FOI & VIE

Tu ne tueras pas (Vaux sur Seine, 24 au 26 juin 2022)
Samuel Amédro, p.5
Eviter de déserter le présent, Luca Marulli, p.6
La guerre est-elle anormale ?, Frédéric Chavel, p.10
Jésus ou Carl Schmitt : il faut choisir !, Aurore Dumont, p.13
Remarques sur la théorie de la guerre juste, Neal Blough, p.17
Dieu a-t-il réellement dit : « Tu ne tueras pas » ?, Murielle Minassian, p.21

Aimer son ennemi ou le triomphe de l'imagination éthique, Gheorghe Socaciu, p.24
Une parole de paix qui ne soit pas triomphante (synthése), Madeleine Wieger, p.27

Une guerre juste ? (Strasbourg, 23 au 25 juin 2023)
Les écarts et la méthode, Samuel Amédro, p.29

Juste la guerre, Rémy Paquet, p.32
Deux mondes en conflit : vers une lecture paulinienne de la guerre ?, Liston Govou, p.36

Guerre juste, moins injuste ou en contexte ?
Esdras Muhindo Kasuma, Olivier Abel, Murielle Minassian et Yannick Imbert, p.44

« Savoir ce que le chrétien fait face a la guerre, ce que I’Eglise fait » (pléniére), p.53

« Aujourd’hui, c’est le monde qui est menacé », Une guerre juste ? (soirée publique)
Jeanine Mukaminega, Jean-Fred Berger, Christian Krieger avec Olivier Abel et Rudi Popp, p.59

De la guerre juste a I'éthique (synthese), Matthieu Richelle, p.72

Paroles de chrétiens en Russie et Ukraine, p.78
Gaza, une perspective personnelle, Eran Shuali, p.86
La profondeur du sexe, A propos de Shame (2011) de Steve McQueen, Christian Walter, p.89

N°2024/3-4 décembre (127° année) Revue protestante de culture



FOI&VIE 2024/3-4 Guerre ou guerre ? (liminaire), p.2-4

* Esther Lenz est
pasteure de 'UEPAL,
Madeleine Wieger

est enseignante de
théologie systématique
a la Faculté de théologie
protestante de I'Uni-
versité de Strasbourg,
Jean de Saint Blanquat
est responsable du
Forum protestant. Tous
trois sont membres du
conseil d’administration
des Rendez-vous de la
pensée protestante dont
Esther Lenz est vice-pré-
sidente depuis 2024. La
transcription des débats
et de certaines interven-
tions a été grandement
facilitée par le travail de
Christian Mushemeze,
étudiant a la Faculté

de théologie protes-
tante de I'Université de
Strasbourg et stagiaire a
Foi&Vie.

(1) Mariann Edgar
Budde, Apprendre le
courage, traduction
de Santiago Artozqui,
Flammarion, 2025 (How
We Learn to Be Brave:
Decisive Moments in
Life and Faith, Authentic
Media, 2023).
(2) « Beaucoup de gens
se sentent en danger
actuellement aux Etats-
Unis », Mariann Edgar
Budde interrogée par
Sonia Devillers,

(et ), 1%
mai 2025.
(3) Sur le site des

(rubriques

Edition 2025 et Précé-
dents).
(4) Rendez-vous 2020 a
Paris (temple du Saint-
Esprit) : , ,

et . Et
Rendez-vous 2021 &
Collonges : numéros

et

ors de son passage en Europe - en route vers
le Kirchentag de Hanovre et pour promouvoir son
livre Apprendre le courage (1) - 'évéque épiscopa-
lienne Mariann Budde qui dénonce la politique de
Donald Trump depuis des années s’est exprimée
sur France Inter (2) en dénongant une culture
du mépris et de l'incapacité de s'écouter et de
se parler dans I'espace politique, médiatique et
personnel. C'est selon elle ce qui caractérise notre
modernité.

Depuis sept ans, les Rendez-vous de la pen-

sée protestante ouvrent un espace qui tente de
proposer une culture différente entre les familles
spirituelles et ecclésiales issues du protestantisme
en francophonie. Faisant le pari de l'intelligence,
de la confiance et du lien commun au Christ, ces
rencontres proposent un échange en vérité et en
amitié autour de questions d’actualité dans nos
réflexions et nos communautés. Comme dans une
rencontre de famille a laquelle on choisit d’aller, le
parti pris est celui de la rencontre possible plutot
que celui de la concurrence, de 'attachement a
celui qui nous fonde plutdt que du raidissement
sur nos positions, de la création de souvenirs
communs notamment pour la jeune génération de
théologiens. En intelligence et en foi, tous et toutes
sont légitimes et ont leur place autour de la table.
Depuis six ans, des relations adelphes et amicales
ont pu grandir et s’épanouir pour devenir une belle
base de confiance et de discussion.

Pour se mettre en route vers la méthodologie des
Rendez-Vous, rappelée dans son introduction aux
Rendez-vous de Strasbourg par le pasteur Samuel
Amédro, chaque participant et participante est
invitée a

Penser sa foi et son rapport & I'Ecriture. De maniére
réfléchie, chacune des théses proposées demande

a son auteur de se penser et de mettre en mots son
argumentation. Cet exercice est d'autant plus rigou-
reux que ces théses sont ensuite étudiées, lues et
regues par d'autres qui cherchent a les comprendre en
profondeur. La démarche est d’'abord celle de la véri-
fication de ce que j'ai compris de la position de l'autre
et de ce que je dois encore expliquer de la mienne.
Avant de poser un contre-argument, la méthode nous
invite a une écoute active et consciente qui permet a
chacune et chacun de se parler.

Panser les blessures relationnelles et traditionnelles.
Chacune et chacun est invité a s’exprimer en son
nom propre, a partir de ce qui fait son histoire et sa

foi. Le présupposé qui est posé est celui de I'évolution
toujours possible, mais jamais contrainte, de I'histoire
de nos pensées individuelles et communautaires. I
ne s'agit pas de nier ce qui est difficile, mais de le
respecter avec amour. Le cadre spirituel, voulu et
soigné, participe de cette démarche qui, pour finir,
nous échappe.

Ne pas poncer les différences. En lien avec les deux
premiers ingrédients de la démarche, la conviction qui
guide les Rendez-vous est celle d’un écart de pensée
fécond. C'est en arpentant ensemble I'espace qui
sépare deux positions ou deux affirmations que nous
pouvons faire émerger une idée nouvelle, une forme
vivante et une pensée qui dit quelque chose de Dieu :
une pensée théologique.

Partenaires des Rendez-vous, les facultés pro-
testantes de Paris-Montpellier, Strasbourg, Aix en
Provence, Vaux sur Seine, Collonges sous Saléve
et Bruxelles sont issues de traditions différentes et
accueillent I'événement a tour de role. Les travaux
et débats a I'oral sont enregistrés depuis 2020 et
visibles en ligne (3), en plus d'étre repris ensuite

a l'écrit dans Foi&Vie (4). Le présent dossier de
77 pages rend compte du travail fait sur deux ans,
en 2023 et 2024, pour les quatrieme et cinquiéme
rencontres qui ont eu lieu a Vaux sur Seine puis a
Strasbourg.

Les Rendez-Vous s’y sont essayés a une théma-
tique en prise directe avec le monde : aprés deux
éditions centrées sur notre rapport & I'Ecriture
(question centrale en protestantisme), l'invasion de
I'Ukraine fin février 2022 a convoqué notre métho-
dologie pour « croiser nos regards théologiques

a propos de la guerre » ( dans
son introduction) autour du commandement ; « Tu
ne tueras pas ! ». Regards qui, malgré la diversité
théologique représentée par les six personnes
choisies pour intervenir et celle de leurs approches,
ont été étonnamment convergents.

, S'appuyant principalement sur le
Jésus qui « nimpose pas sa présence (...) aux
habitants effrayés » du pays « de l'autre c6té »
mais « Se retire pour garder en vie la graine qui,
en son temps, trouvera la maniere de germer et de
porter son fruit », incite les chrétiens a rester dans
I'entre-deux : ni acteurs de la violence, ni indiffé-
rents a la violence car « plutét que se positionner
face a la guerre », il est impératif « de sortir de sa


https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/l-invite-de-7h50/l-invite-de-7h50-du-jeudi-01-mai-2025-7491369
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/l-invite-de-7h50/l-invite-de-7h50-du-jeudi-01-mai-2025-7491369
https://www.youtube.com/watch?v=xdc5IrSDGHs
https://les-rendez-vous.fr
https://les-rendez-vous.fr
https://les-rendez-vous.fr
https://www.foi-et-vie.fr/archive/article.php?code=4350
https://www.foi-et-vie.fr/archive/article.php?code=4366
https://www.foi-et-vie.fr/archive/article.php?code=4381
https://www.foi-et-vie.fr/archive/article.php?code=4399
https://www.foi-et-vie.fr/archive/article.php?code=4413
https://www.foi-et-vie.fr/archive/article.php?code=4434
https://www.foi-et-vie.fr/archive/article.php?code=4985
https://www.foi-et-vie.fr/archive/article.php?code=5858

logique ». Articulant 8 theéses sur la normalité du
conflit et 'anormalité de la guerre,
part de la « conflictualité premiére » pour laquelle
la théologie a « vocation d’éveiller notre responsa-
bilité », tout comme I'on « est en permanence aux
prises avec des situations » ou I'on fait vivre et des
situations ol I'on tue. D'ou I'importance de la justice
qui avec la paix (dans « une conflictualité qui de-
vient un espace de vie ») est le véritable « contraire
de la guerre ».et le besoin qui fait ressentir toute
I'anomalie de la guerre. Pour ,
qui S'appuie sur Barth et Lévinas, « la guerre est
I'expression d’'un monde divisé » ou, « en qualité de
citoyen, l'ndividu se voit obligé de donner la mort
tandis que, en qualité de chrétien, le commande-
ment enjoint la protection de la vie », commande-
ment « inséparable d’une théologie de la création,
d’une économie de la rédemption des hommes et
des institutions ». « Choisir la guerre », c'est donc
justifier « un régime de séparation qui ne corres-
pond pas a I'économie divine de la création ».
détaille ensuite la théorie de la guerre juste
et ses critéres, théorie qu'il rapproche du paci-
fisme (méme hostilité a la violence) mais qui « n‘a
presque jamais fonctionné » et n'a pas « déterminé
I'attitude chrétienne face a la guerre » tout en
ayant « sa plus grande influence dans le domaine
du droit international ». En attendant sa « mise
en application sérieuse », il incite les chrétiens a
continuer & « délégitimer la violence et la guerre »
et « encourager la mise en place de structures
internationales ». part elle de
ses interrogations : « Quelle sagesse viendra éclai-
rer les chrétiens quand la guerre change le frere,
le prochain en ennemi ? ». Le « Tu ne tueras pas »
est « un impératif qui se révele une promesse »,
« un appel @ convertir son regard » : « placer cette
parole au coeur des guerres, c’est refuser l'idéa-
lisme des nations » et restaurer « la nécessité de
redonner sens aux actions personnelles dans un
monde en déstructuration constante ». Puisque
« Dieu se préoccupe en priorité du salut de I'dme »,
« notre préoccupation devrait aussi étre celle-la ».
Dernier intervenant a Vaux,
analyse d’abord le sermon Loving your ennemies
de Martin Luther King en 1957 ou le pasteur indique
3 voies pratiques pour aimer ses ennemis : ce qui
en moi a pu créer un ennemi, ce qui en l'autre n’est
pas mon ennemi, ce qui fait que Dieu aime mon
ennemi. D’ou une « victoire interdite » contre l'autre
(mais pas contre « le systéme » s'il est pervers). En
s'aidant ensuite de Ricceur, il passe cette « tache
affreusement difficile » au crible de la différence
entre « logique de I'équivalence » (la nbtre) et, vi-
sant a la briser, « logique de surabondance » (celle
de Jésus). Dans sa synthese,
nous rappelle que la guerre reste un impossible
impensé ... qu'il a ici bien fallu penser, mais pour

linstant surtout du c6té du péché et de I'éthique
individuelle. Elle note dans les 6 interventions des
écarts sur I'Eglise (dans le monde/pas du monde,
minoritaire/établie, laboratoire/pécheresse, bastion/
reflet de la société) mais aussi anthropologiques
(optimiste/pessimiste) peut-étre liés a une « diffé-
rence fondamentale » en matiére d'interprétation de
la Croix (« lieu de salut » ou « objet d'imitation »)
ou des temps a venir (ici/aprés, endurer/anticiper).
Et elle appelle en la matiére au « mode mineur (ce
n’est pas possible de dire : Déposez les armes) »
plutét que triomphant et guerrier « a 'horizon
eschatologique ». Bref, & « une empathie qui ne
signifie pas qu’'on assume la responsabilité de la
guerre mais qu’on assume le péché commun ».

Cette premiere approche, frblant le consensus
moral autour du commandement « Tu ne tueras
pas ! », nous ayant laissé sur notre faim, nous
avons répété I'exercice lors de la seconde édition
des Rendez-vous consacrée a ce sujet et quia eu
lieu a Strasbourg, en choisissant d’entrer plus avant
dans les questions qui font dissensus, rebondissant
sur I'expression de guerre juste que Neil Blough
avait mis a notre disposition en 2022.

en a profit pour détailler en introduction
la méthode des Rendez-vous pour dialoguer, avec
ses 4 présupposés (chacun parle pour lui-méme et
d’'ou il est, penser prend du temps, se considérer
égaux en intelligence et en foi, éviter les postures)
et les 3 questions a se poser dans I'échange : Ai-je
bien compris ce que tu as dit ?, Quels sont nos
points d'accord et de désaccord ?, En quoi notre
écart peut-il produire du neuf ?.

Le dialogue a commencé avec les deux théses
rédigées a Bruxelles et Collonges. Pour Bruxelles,
veut lutter contre « l'intellectualisa-
tion de la guerre » avec le « silence de la sidéra-
tion » que font voir et lire une peinture d'Otto Dix
et le roman La route de Cormac McCarthy. Mais
aussi le texte biblique ou la violence « tissée dans
la trame de ses récits » est « l'indice que cette
question est cruciale ». En analysant la parabole
des talents et en réhabilitant le troisieme « esclave
osant le pas de cété pour refuser et dénoncer
les logiques mercantiles de son propriétaire », il
voit une résistance possible « contre le pouvoir
s’exergant par la violence », un nouvel exemple de
subversion. Pour Collonges, part lui
de la pensée des deux mondes chez Paul, ou la
guerre (méme s'il nen parle pas directement) peut
étre vue comme « le résultat de la désobéissance
humaine & l'ordre divin et de la rupture des relations
avec Dieu et les autres ». La paix ne peut alors
« étre atteinte que par une transformation radicale

FOI&VIE 2024/3-4 Guerre ou guerre ? (liminaire), p.2-4



FOI&VIE 2024/3-4 Guerre ou guerre ? (liminaire), p.2-4

La question

de la guerre juste
s’est déplacée
vers celle

d’une action juste
dans le cadre

de la guerre
puisqu’il a été
prioritairement
question « de cette
zone grise ou

les réponses
évidentes
n’existent pas »,
« ou le moindre
mal se substitue
souvent au bien,
ou le mystére

de la préférence
pour le mal

des étres humains
joue a plein ».

Ci-contre

et en premiére page:
aprés

un bombardement
au nord de Kiev,

au deuxiéme jour
de l'invasion russe
(25 février 2022,
photo Kpiuep,

CC BY-SA 3.0).

de la société dans son ensemble » par I'Esprit qui
implique « une véritable conversion des individus ».
Conversion qui en fait des croyants « appelés a
vivre selon les valeurs du Royaume de Dieu au
milieu du monde ambivalent et imparfait ».

Le dialogue a continué entre les facultés de
Montpellier et d’Aix en Provence (Esdras Muhindo
Kasuma et Olivier Abel, Murielle Minassian et
Yannick Imbert). Coté Montpellier, une theése en
débat interne axée sur les conflits des Grands
Lacs, leurs motifs et la théologie qu’on peut en
tirer : une insistance sur la « restauration de
I'image de Dieu » (Dieu étant le vrai propriétaire de
|la terre, et donc du Congo) chez Esdras Muhindo
Kasuma, sur une « théologie du magistrat » et la
création d'institutions « suffisamment fortes pour
résister a la guerre civile » chez Olivier Abel. Coté
Aix, une réflexion poussée sur la guerre juste dont
le « cadre moral » mérite « d’étre conservé » parce
qu'il « présuppose la possibilité de pouvoir porter
un jugement sur ces guerres » (Yannick Imbert).
Mais aussi sur I'engagement des chrétiens en

vue de cette justice qui « commence en priorité
par la priere » et est une « lutte spirituelle non

pas d’abord contre des hommes mais contre des
puissances » (Murielle Minassian).

Aprés une pléniere ou nous avons été au bénéfice
d’'une ouverture a une réalité culturelle multiple,
dépassant les frontiéres de I'Europe, et ou de
nombreuses interventions ont porté sur ce que

« le chrétien peut faire », la soirée publique a
partagé et confronté trois expériences de guerre
particuliéres, celle des Grands Lacs (avec Jeanine
Mukaminega) « ou le maitre-mot est l'impuis-
sance », celle d’'Ukraine (telle que I'a vécue Chris-
tian Krieger 4 la téte de la Conférence des Eglises
européennes), « changement de paradigme » et

« rupture anthropologique », celle vécue par le sol-
dat (et général Jean-Fred Berger) ou « I'éthique est
fondamentale » et qui, une fois déclenchée, « va se
déplacer et transformer les individus ».

Comme le constate Matthieu Richelle dans sa
synthése, la question de la guerre juste s'est
déplacée vers celle d'une action juste dans le
cadre de la guerre puisqu'il a été prioritairement
question « de cette zone grise ou les réponses
gévidentes n'existent pas », « ou le moindre mal
se substitue souvent au bien, ou le mystére de la
préférence pour le mal des étres humains joue a
plein ». Un approfondissement et un déplacement
qui ont fait émerger une pensée ... continuée en
2024 sur Dieu, le monde et la théologie et en 2025
sur la délivrance (Délivre-nous du mal), objets du
prochain et deuxiéme cahier des Rendez-vous de
la pensée protestante dans Foi&Vie.




st-il seulement possible de résister a la guerre
(puisque c’est notre sujet) ? Est-il seulement envi-
sageable de mettre un terme a cette absurdité qui
nous ravage de l'intérieur comme de I'extérieur ?
Pour cela, il faudrait essayer d’arréter de participer
(comme dit Adorno) ou méme de s’adapter a la
folie des hommes qui se prennent pour des sages,
pour entendre la sagesse d’'un Autre, qui fait pour
nous extériorité, altérité, parole forensique que
nous n'avons pas choisie, folie de ce Dieu qui nous
atteint en plein cceur ...

Croiser nos regards théologiques a propos de la
guerre consiste donc peut-étre a nous mettre pour
un temps hors-jeu, ou plus simplement juste a céteé.
Pour tenter une bréche, une trouée, une décoin-
cidence (dirait Francois Jullien). La philosophe
Cynthia Fleury me donne les mots dont j'ai besoin
pour parler de cette bréche :

« Il S'agit de trouver un petit bout de chanson, donc
un minuscule par lequel entrer. Par ce trou de souris,
créer le trou de serrure. Tenter l'issue. N'étre sir de
rien car cette issue aura les allures de l'irréel, tout
comme le désespoir qu'elle tente de fuir » (1).

Face au cours du monde perturbé, il y a les
fragments moraux. Réfléchir a la visée d’une vie
bonne passée au crible des limites que nous nous
donnons pour tenter de bien agir, ou peut-étre plus
modestement de cesser de mal agir. Le « Tu ne
tueras pas » sonne a nos oreilles comme un refus
obstiné et persévérant de jouer ce jeu-la de la

folie des hommes. Mais il y a aussi ce que Cynthia
Fleury appelle « les protocoles de réve ». Je prends
son expression au vol pour nous demander dans
quelle mesure la réflexion théologique a mener
ensemble autour de ce tragique de la guerre (que
nous avons feint de croire éloignée de nos rivages)
peut prétendre élaborer un protocole de réve et
cotoyer ainsi les rivages des songes et des visions
pour imaginer un monde autrement, qui aurait la
saveur du Royaume de Dieu. Autrement dit : serait-
il possible que, par la communauté d’affection et
d’intelligence que nous formons, nous devenions
ensemble prophétiques ?

Je crois sincérement que la méthode que nous
avons élaboré, patiemment essayé de mettre en
ceuvre pour en découvrir la grande fécondité lors

des Rendez-vous de la pensée protestante de I'an
dernier a Collonges (2), reléve justement de ce
protocole de réve : miser sur l'intelligence collective
d’une pensée qui s'élabore non pas en cherchant a
convaincre, a défendre mordicus son point de vue
(principe guerrier s'il en est) mais en réfléchissant
a rendre fécond I'écart constaté avec les autres
points de vue que je ne partage pas. Et peut-étre
méme, chemin faisant, découvrir un commun que
nous n’imaginions pas.

Le groupe de chercheurs que nous formons devrait
pouvoir devenir un groupe d’inventeurs parce

que c'est dans l'invention que la relation trans-
individuelle exprime le mieux sa fécondité. Cette
relation traverse les individus que nous sommes,
en nous incorporant a une réalité plus vaste que
j'appellerais un systéme de résonance ou egré-
gore. Ce que nous cherchons ici, c’est 'ensemble
que nous formons a travers les confrontations et
les échanges entre les savoirs et les ignorances
propres a chacun, a travers les entrecroisements,
les enrichissements mutuels, les convergences et
les divergences qui caractérisent nos attentions
plurielles et interagissantes. C'est en cherchant
ensemble que nous formons un systéme unifié
d’étres réciproques et une telle réciprocité permet
I'effet de résonance ou, peut-étre, Dieu parle.

Confrontés a la guerre, nous voulons étre et rester
un lieu de dissensus convivial en accueillant les
désaccords avec considération et bienveillance
pour les effets dynamisants du pluriel et de la
différence, sans laisser les divergences secon-
daires faire perdre de vue la direction générale vers
laquelle nous tendons ensemble. Comment ne pas
étre d'accord sans cesser de rester ensemble ? Tel
est notre défi qu’une réflexion théologique conjointe
peut aider a relever puisque la force de sa conjonc-
tion émane justement du fait que tout le monde ne
regarde pas dans la méme direction. Apprendre a
faire attention a ce qui préoccupe mon frére, ma
sceur, en prendre soin par souci de maintenir la
dynamique collective sans pour autant se lais-

ser obnubiler par les détails ni laisser les affects
s’emballer. Voila qui demande de pouvoir concilier
des demandes apparemment contradictoires d'un
attachement réciproque, un lien spirituel commun
que nous venons d’éprouver dans le temps de
méditation.

5

TU NE ==

P TuEras

PAS

* Pasteur de 'Eglise
réformée de France a
Lyon jusqu’en 2010 puis
de I'Eglise évangélique
au Maroc de 2010 a

2016, de 'EPUGF a Paris

(Saint-Esprit) puis pré-
sident de la région lle de
France de cette Eglise
depuis 2021. Président
des Rendez-vous de la
pensée protestante de
leur fondation en 2019

a2024.

Allocution de bienvenue
prononcée le samedi 25
juin 2022 & 10h30 (voir
la vidéo sur la chaine
YouTube de

(1) Cynthia Fleury,

).

Ci-git 'amer, Guérir du
ressentiment, Gallimard
(Blanche), 2020, p.125.
(2) Voir les théses et re-
transcriptions des débats
des ces Rendez-vous

a Collonges (L'autorité
des Ecritures) dans les

numeros

Foi&Vie.

et

de

FOI&VIE 2024/3-4 « Tu ne tueras pas «, p.5


https://www.youtube.com/watch?v=9EJdR8zCVXo&t=391s
https://www.youtube.com/watch?v=9EJdR8zCVXo&t=391s
https://www.foi-et-vie.fr/archive/article.php?code=4413
https://www.foi-et-vie.fr/archive/article.php?code=4434
https://www.foi-et-vie.fr/archive/article.php?code=4985
https://www.foi-et-vie.fr/archive/article.php?code=5858

FOI&VIE 2024/3-4 Eviter de déserter le présent, pp.6-9

P TUERAS PAS

I
* Enseigne le Nouveau
Testament a la Faculté
de théologie protes-
tante de I'Université de
Strasbourg. En 2022,
Luca Marulli enseignait

a la Faculté de théologie
adventiste de Collonges
sous Saléve. Sa thése

a été prononcée le
samedi 25 juin 2022

a 10h30 avant celle

de Frédéric Chavel, la
séquence étant animée
par Esther Lenz. On peut
la visionner sur la chaine
YouTube de

(1) Cf. Maria Engstrém,
Guerre en Ukraine : qui
sont les intellectuels

qui font 'apologie de
l'impérialisme russe ?,
Marianne, 16 avril 2022.
(2) Yves Bourdillon, Les
Occidentaux se résignent
a procurer des armes
lourdes a I'Ukraine, Les
Echos, 19 avril 2022.

(3) Sergio Quinzio, Reli-
gione, rifugio psicologico
in quest'epoca priva di
fede, Corriere della Sera,
4 janvier 1994, p.25.

(4) La nouvelle Bible
Segond. Edition d’étude,
Villiers le Bel, Alliance
Biblique Universelle,
2002, p.1174.

(5) Idem.

(6) « They rode, but
Thou didst stumble to a
throne » (Edward Schil-
lito, Jesus of the Scars,
1919).

n réalise aisément que l'effort dans l'articula-
tion d’'une pensée ou thése sur ce théme renvoie,
de fait, a une autre question, plus personnelle :
suis-je vraiment |égitimé pour en parler ? Ai-je une
expérience, une situation et des compétences qui
donneraient & ma parole une quelconque valeur ?
Tout en restant hésitant, voire embarrassé, je me
dois, en tant que « serviteur inutile », d'accepter
mon devoir de théologien européen face a la catas-
trophe dont nous sommes tous témoains.

Ma réflexion se déploie dans un cadre établi.

Tout d’abord, il y a une prise de conscience de la
distance prise vis a vis de I'idéologie impérialiste
qui, d'une maniére exemplaire en Russie, améne
certains intellectuels — qui citent souvent Alexandre
Soljenitsyne (1918-2008) —, a faire 'apologie, a
I'époque post-soviétique, d'une Nouvelle Russie
dont les frontiéres ne sauraient pas se limiter a des
états « prétendument » souverains et autonomes

(1).

Sur l'autre versant, la méme idéologie impérialiste
ameéne les puissances occidentales a adopter leur
propre « doctrine » (Yves Bourdillon), & savoir,
éviter la capitulation de I'Ukraine par I'envoi

« de chars, de batteries antimissiles, d’hélicop-
teres voire d’avions de chasse » pour en renforcer
larmée (2).

Pourtant, le refus de cette idéologie ne doit pas

se réduire a I'adoption d’une résignation pieuse et
passive qui, en vue du dépassement de la peur a
I'égard de la souffrance et de la mort, s'installerait
dans son aspect fonctionnel et social. Une telle
attitude dans I'élaboration du discours politique et
éthique articulé par la parole de la foi, réduirait cette
derniére a une « lumiére [qui] nous atteint encore,
mais comme au travers des nuages, lumiere d’une
étoile lointaine désormais précipitée » (3).

Le refus de l'idéologie impérialiste doit laisser toute
sa place au désarroi face a la tragédie de la souf-
france et de 'aveuglement de I'étre humain. Dans
une perspective croyante, on ne peut pas faire
I'économie d’encadrer toute réflexion sur la justice
et sur I'exercice du pouvoir par la double question

« Jusqu'a quand, Seigneur, appellerai-je au secours

sans que tu entendes ? » (Habacuc 1,2 ; voire 2,6)
et « Pourquoi me fais-tu voir le mal et regardes-tu
I'oppression ? » (1,3 ; voire 1,13) ?

Ces questions

« expriment l'incompréhension de 'lhomme et son
désarroi devant le mal et la non-intervention de Dieu.
Elles ne sont pas un signe d'incrédulité : elles naissent
a l'intérieur de la foi. Au lieu de sombrer dans le doute,
le fatalisme ou I'immoralisme, ceux qui les posent en
appellent a Dieu contre son silence méme » (4).

Ce cadre est salutaire dans la mesure ou il permet
de réaliser que la réflexion chrétienne sur la guerre
et sur I'élaboration de stratégies pour la promotion
de la paix ne doit en aucun cas avoir 'ambition

de combler le silence de Dieu, en ce sens que la
parole et I'action des chrétiens ne le remplacent
pas. Au contraire, la parole et I'action chrétiennes
face a la guerre doivent continuellement rendre
évident qu'il est question d'un silence que Dieu seul
pourra rompre. La Vox Ecclesiae ne pourra jamais
combler le Silentium Dei. Le croire serait arrogant
et, au final, troublant.

Cette prise de conscience met en garde contre
I'auto-idéalisation en tant que processus intellectuel
visant & s’excuser ou a se justifier, en lissant la réa-
lité ou en la caricaturant. Je me souviens avoir été
frappé par les propos tenus par Wonder Woman
(2017), jouée par Gal Gadot, lorsqu’elle s’appréte a
tuer 'homme qu’elle pense responsable des maux
de I'numanité. Avant de lui asséner le coup mortel,
elle s’exclame : « Au nom de tout ce qui est bon
dans ce monde, j'accomplis ainsi la mission des
Amazones, en débarrassant ce monde de toi, pour
toujours ». Bref, au nom de tout ce qui est bien,
creve !

Il est possible et nécessaire de reconnaitre les
dynamiques du mal et d’en dénoncer les artisans.
Toujours en me référant & Habacuc, le mal prend le
visage de la violence (2,6-20), de la prédation (1,8),
de I'extorsion, du profit malhonnéte, de I'« impuis-
sance des victimes irrésistiblement entrainées vers
la mort » par celui qui « se fait un dieu de sa force »
(1,11) (5). Mais cette reconnaissance et, surtout,

la stratégie élaborée pour la contrer, doit s'inspirer
du Christ qui, selon les paroles d’Edward Schillito,
contrairement aux dieux qui chevauchent fiers, a
trébuché dans son ascension au trone (6).

Et puisque c’est en trébuchant que le somnolent
retrouve, ne serait-ce que I'espace d’un instant,
sa lucidité, c'est en trébuchant sur la nécessité
de décisions jamais pleinement satisfaisantes et
pourtant absolument nécessaires, qu'il est pos-
sible, au chrétien et a I’Eglise, d’éviter de déserter


https://www.youtube.com/watch?v=fvk5Id7okGw
https://www.youtube.com/watch?v=fvk5Id7okGw

le présent. En 1940, I'écrivain italien Dino Buzzati
publie le roman Le Désert des Tartares. Il y raconte
I'attente vaine d’un militaire, Giovanni Drogo, pour
une bataille et une gloire qui, pour lui, ne viendront
jamais. « Les personnages de ce roman (...) ne
vivent qu’en fonction du futur, aimantés par I'attente
d’un événement mystérieux (...) dont ils attendent la
métamorphose miraculeuse de toute leur vie » (7).
Mais ils seront dégus.

Cela évoque en moi le danger d'une possible
passivité chrétienne qui, batie sur 'espoir eschato-
logique, se méprend sur la raison d'étre de 'Eglise :
en attendant la shalom et la gloire a venir : C'est la
mort qu'elle laisserait approcher et triompher (8).

A contrario, 'horizon eschatologique doit orienter et
stimuler la réflexion et 'action actuelles. La prise de
position contre la guerre, la défense des victimes
et le respect de toute vie est, @ mon sens, inscrite
dans la priére incessante que les chrétiens, en

tant qu’acte eschatologique qui marque l'irruption
de la Vie au sein de la mort, incarnent comme un

« combat contre la mort et le néant, pour ressaisir
la trame de la vie » (9).

Dieu aura le dernier mot, certes. Mais ce dernier
mot a déja été prononcé proleptiquement en Jésus-
Christ. C’est Jésus qui, au sein des inégalités de
son temps, a appris a ses disciples a prier « Notre
Pere ». Il s'agit la d'une invitation a ne pas céder a
la peur du pouvoir institutionnel par la fuite, le servi-
lisme, voire sa stigmatisation sans appel. Jésus a le
courage daller de I'« autre cété » (voir Marc 5,1-21)
topographique et social, il a 'audace de franchir

les barriéres afin de dissiper le mal qui divise les

peuples et qui fragmente l'individu et les sociétés.
Christopher Burdon remarque que, sémiotique-
ment, « l'autre c6té » n'existe pas : ce qui est en
vue est 'abolition de toute barriére par la transition
existentielle d’'un point de vue a l'autre, celui du
mystere du Royaume qui invite a se confronter
sans cesse avec 'Autre (10).

Ce sentiment de fraternité universelle est trés cher
également & Wolfhart Pannenberg. D'aprés lui,
l'eucharistie prolonge la communion de table mise
en ceuvre par Jésus, surtout avec les exclus, les
pauvres, les vaincus, car « ce n'est pas le repas de
I'Eglise, mais le repas de celui qui est le Seigneur
de son Eglise ». Il ne s'agit pas d'un rite d’'un
groupe exclusif qui célébre sa propre communion
avec le Seigneur. Il est plutdt question de l'invita-
tion & 'union universelle avec le Christ par la foi,
ce Christ qui nous invite, si nous voulons étre en
communion avec lui, & accepter la communion avec
ceux qu'il accueille et ceux qu'il cherche, notam-
ment les exclus, les pauvres, les malheureux, les
vaincus (11).

Jusqu'a quand y aura-t-il des gens victimes d’idéo-
logies qui les/nous transforment tour & tour en
victimes et en bourreaux ? Et jusqu'ou ira le pardon
et 'accueil ? Jusqu'ou peut-on croire en 'humain,
en qui, selon les propos de Paul, Dieu a foi (cf.
Romains 3,3) au point d’espérer que la bonté et la
patience établissent les conditions idéales pour le
changement du cceur (Romains 2,4) ? Ce dernier
point impose également une réflexion sur le type
d’anthropologie adoptée : peut-on avoir confiance
en I'étre humain, et jusqu’ou ?

(7) Frangois Livi, Dino
Buzzati : Le désert des
Tartares, Profil d’une
ceuvre, Hatier, 1973,
p.30.

(8) Cf. idem, p.38.

(9) Jacques Ellul,
L'impossible priere, Cen-
turion, 1970, p.186.

(10) Christopher Burdon,
‘To the Other Side’ :
Construction of Evil and
Fear of Liberation in
Mark 5.1-20, JSNT 27
(2004/2), pp.165-167.
(11) Wolfhart Pannen-
berg, Théologie
systématique, volume
3, Cogitatio fidei, Cerf,
2013 (en allemand :
1993), pp.441, 449. Voir
Richard Rice, Wolfhart
Pannenberg’s Crowning
Achievement, AUSS 37
(1998/1), pp.66-67.

Et puisque c’est
en trébuchant
que le somnolent
retrouve (...)

sa lucidité, c’est
en trébuchant

sur la nécessité
de décisions
jamais pleinement
satisfaisantes (...),
qu'’il est possible,
au chrétienet a
IEglise, d’éviter
de déserter

le présent.

tes d’une-colonne =
Konotop,
au deuxieme jour

.de I'invasion

de I'Ukraine
(25février 2022,
photo:ZomBear,
CC BY-SA 4.0,
égalementp.9).

FOI&VIE 2024/3-4 Eviter de déserter le présent, pp.6-9



FOI&VIE 2024/3-4 Eviter de déserter le présent, pp.6-9

(12) Selon les propos
de Pannenberg, idem,
p.50. Soulignement de
notre fait.

(13) Voir Luca Marulli,
La reconfiguration
épistémique du lecteur
de Marc, WUNT 11 569,
Tibingen, Mohr Siebeck,
2022, p.251.

(14) Karl Barth, Dogma-
tique 3.3.2 (La doctrine
de la création), Labor

et Fides, 1963 (en alle-
mand : 1950), pp.9, 81.

Il ne s'agit pas d’étre mou, passif ou, pire, naif. Il
est plutét question, encore une fois, de donner un
cadre a une action humaine, afin qu’elle soit ins-
pirée par le Royaume tel que le Christ I'a incarné,
mais aussi pour gu’elle ne se prenne pas pour
I'action qui établit la réalité ultime du Royaume.
L'Eglise n'est que « le ‘signe’ provisoire » du
Royaume, « de la communion & venir des hommes
dans le Régne de Dieu » (12). Personne n’est
insensible au souhait d’endiguer ou de faire dis-
paraitre tout ce qui est mauvais. Pourtant Jésus,
notamment en Marc (13), se pose en vainqueur non
conquérant. Le territoire habité par les puissances
hostiles n’est pas seulement celui qui se situe en
dehors des frontiéres juives, comme la Décapole
par exemple ou les territoires de Tyr et de Sidon.
Les démons, au travers de leur victime, se rendent,
le sabbat, a la synagogue (Marc 1,24). Mais les
Pharisiens aussi, assistés par les Hérodiens,
s’accordent encore une fois un sabbat et aprés étre
sortis de la synagogue, pour le « faire disparaitre »
(3,6). Le Jésus marcien est ainsi confronté au défi
d’affirmer sa seigneurie aussi bien au niveau spatial
que temporel (cf. 2,28). Le récit de I'exorcisme de
Gérasa (5,1-20) éclaire d’'une maniére toute parti-
culiére la stratégie déployée : Jésus, puissant sur la
mer et sur les démons, n'impose pas sa présence,
ni celle de ses disciples, aux habitants effrayés. Le
faire aurait reproduit le modéle impérialiste adopté
par les démons et par les puissances séculiéres.
Méme un libérateur, alors qu'il s'installe dans

le pays fraichement conquis, s'apparente a un
envahisseur lorsque la coercition caractérise ses
agissements.

Le modéle d’expansion du Royaume que le Jésus
marcien préconise ne suit donc pas le paradigme
impérialiste. Il ne s’agit pas d'une conquéte du ter-
ritoire et de ses habitants par une force écrasante
et coercitive, méme si l'origine d’une telle force est
attribuée a Dieu lui-méme. La dynamique envisa-
gée est plutdt celle de la semence qui, sans que
I'on sache comment, pousse, germe et donne son
fruit pour le jour de la moisson (Marc 4,26-29) ; ou
encore celle de la graine de moutarde, qui enferme
dans son insignifiante petitesse la grandeur de la
promesse eschatologique du rétablissement opéré
par YHWH (Marc 4,30-32 ; voir Ezéchiel 17,23). La
libération apportée par Jésus en Marc 5,1-20 ne
plonge ni le Gérasénien ni les habitants de la région
dans I'engrenage oppressif d’'une nouvelle domi-
nation. Le fait que Jésus soit chassé du territoire
montre qu'il y a une fracture impossible & combler
entre le modéle du libérateur/envahisseur de type
colonialiste et celui du vainqueur non conquérant.

C’est autour de cette tension dramatique que
I'architecture du récit se construit pour permettre

au lecteur de réaliser qu'il n’est pas possible de
réconcilier, dans la perspective du Jésus marcien,
I'amour pour les étres humains avec I'exercice
abusif du pouvoir sur les étres humains. Quitter

le territoire n'est pas, pour Marc, a comprendre
comme une fuite, comme le signe de la défaite

ou encore en tant que manifestation de lacheté.

Il s’agit plutét d’'un geste symbolique qui défie, en
s’y opposant, un modéle de domination violente.
Le départ de Jésus (et le ndtre ?) n’équivaut pas a
une capitulation, mais lui permet de soustraire non
pas sa personne, mais la modalité de déploiement
du Royaume qu'’il incarne & la dégradation d’'une
idéologie dont le fruit est la peur et le rejet. Jésus
se retire pour garder en vie la graine qui, en son
temps, trouvera la maniere de germer et de porter
son fruit.

Il n'y a aucune naiveté dans cette vision du monde
(Weltanschauung). Au contraire, elle est empreinte
de la lucidité qui, en adoptant les termes de Karl
Barth, aide & distinguer entre le c6té sombre de la
création et le néant (Nichtige). Voici ses propos :

« Le cbté sombre de la création rappelle cette menace
et cette ruine, c’est vrai. Mais il n’est pas vrai que la
création soit menacée et condamnée a la ruine, vouée
au néant, simplement parce qu’elle possede un coté
sombre. La fin de toutes choses au retour de Jésus-
Christ (...), révélera aussi qu'il n'est aucune créature
qui n'ait été bonne, et méme trés bonne, a gauche
comme a droite, sous son c6té sombre comme sous
son c6té lumineux. (...) Il faut le dire : si 'on considére
le néant sans se rappeler qu'il a été vaincu et liquidé
par Dieu, et sans espérer qu'un jour ce fait apparaitra
aux yeux de tous, on ne I'a pas du tout apergu. On le
confond alors avec le coté sombre de la bonne créa-
tion de Dieu (...). On ne peut donc vraiment le craindre
qu’en regardant & Jésus-Christ, c'est a dire précisé-
ment dans la suppression de la crainte, déterminée
par I'action de Dieu en lui » (14).

La distinction entre, d’'une part, le c6té obscur
inhérent & la création et a la créature, et, d'autre
part, le néant, montre sa fécondité dans la différen-
tiation dérivée entre la force et la violence. Alors
que la violence humilie, rabaisse, anéantit 'autre et
méme celui qui en fait usage, la force, elle, se veut,
quoique jamais toujours forcément privée de son
coté sombre, constructive, protectrice et essentiel-
lement respectueuse de toute vie. Voici quelques
propos de Pierre de Villiers (vis a vis duquel je
prends mes distances par rapport a certaines impli-
cations auxquelles il aboutit) :

« La violence est un mal endémique qui se nourrit de
la misére de 'homme et du monde ; elle est un abus
qui entraine la mort et la destruction. (...) La violence
est souvent un mode d'expression des désespéreés,
des exclus, des affamés, des humiliés, réels ou



estimés. Elle est aveugle, elle se déchaine sans frein
et n'atteint pas uniquement ceux qu'elle vise. Elle est
d’autant plus effroyable qu’elle se nourrit d’elle-méme :
la violence entraine la violence. A contrario, la force
cherche a rompre le cycle de la violence. (...) Elle est
méme constitutive de la notion de société organisée.
Elle est mise en ceuvre par des serviteurs de I'Etat, qui
obéissent & une autorité légitime (...). [Elle] protége les
populations civiles et respecte les ennemis vaincus ...
[Pour le violent ...] tous les moyens lui sont bons. La
force se distingue donc bien de la violence par ce
qu'elle porte de vertu, s'opposant au développement
de l'autre, néfaste, mortifére » (15).

En concluant, a la lumiére de toutes ces considéra-
tions, et dans le cadre établi plus haut, il me semble
légitime de répondre par la négative a la question
de savoir si la levée de l'interdit du meurtre en
temps de guerre serait |égitime. Il me parait tout
aussi nécessaire de répondre par 'affirmative a la
question de savoir si le Magistrat doit &tre armé.

Situé entre principes et réalité, entre déja et pas
encore, le disciple de Jésus sait que la présence
d’'ombre et de lumiére aux niveaux anthropologique
et sociétal n’est pas a confondre avec I'opposition
entre la création complexe de Dieu et la puissance
du néant hostile a Dieu (16). Certes, le chrétien
prend la mesure du fait que la frontiére entre force
et violence est ténue. La force peut dégénérer en
violence, lorsque la nature des buts poursuivis et
le choix des moyens deviennent discutables et
pollués par le désir de vengeance et de prévaloir
colite que codte (17).

Si le chrétien n'a pas vocation a étre violent, il peut
étre engagé dans un conflit qui, cédant a la logique

de la violence, devient guerre. Comment s'opposer
aux forces de mort, tenter de dépasser I'aliénation,
protéger les victimes, sans se laisser contaminer
par la logique de la violence exacerbée par la
désespérance ? Ainsi, afin de protéger les plus
faibles et les victimes de la violence, le chrétien se
porte au contact de cette violence pour la com-
battre avec une force qui n’est jamais seulement et
fonciérement lumineuse. Est posé ainsi I'impératif
éthique qui, selon la conscience, exprime la force
selon des déclinaisons trés différentes, au niveau
individuel, collectif, national et international : de la
fuite a I'accueil, de la résistance non-violente aux
sanctions, des actions dissuasives aux opérations
visant a neutraliser.

J'y reviens : si le conflit est une réalité inhérente a

la créature et a la création, il devient guerre lorsqu'il

est gagné par la logique du néant. Plut6t que se
positionner face a la guerre, il me semble impératif
de sortir de sa logique. Chaque homme et chaque
femme, mais également la collectivité et les forces
armées se trouvent ainsi en droit de répondre avec
la conscience aigué d'étre serviteurs et non pas
despotes, fréres/sceurs et non pas bourreaux, pro-
moteur de la justice et de la diversité et non pas de
la vengeance ou d’'une idéologie, préts a consentir

au don de soi et au pardon radical, sans se résigner

face a la violence, sans supporter passivement la
violence ni consentir a sa logique. Sans renoncer

au conflit, "Evangile invite & refuser toute pensée et

toute action qui porte atteinte a la dignité d’autrui,
méme lorsqu'il est nécessaire d’en faire cesser les
agissements et les abus.

(15) Pierre de Villiers,
Force et violence,
Inflexions 31 (2016/1),
pp.106-107.

(16) Cf. Jean-Luc
Rolland, Le Mozart de
Barth : une relecture des
paraboles d’'un ange,
Revue du nord 44 (hors
série collection histoire,
2022), p.166.

(17) Villiers, Force et
violence, art.cit., p.107.

FOI&VIE 2024/3-4 Eviter de déserter le présent, pp.6-9



FOI&VIE 2024/3-4 La guerre est-elle anormale ?, pp.10-12

La guerre est-elle anormale ?

Frédeéric Chavel*

- TU NE
P TUERAS PAS

FOL B arman alaL S CHESHY 518 AL

* Enseigne la dogma-
tique a I'lPT Paris. Sa
these a été prononcée
le samedi 25 juin 2022
a 11h aprés celle

de Luca Marulli, la
séquence étant animée
par Esther Lenz. On
peut la visionner sur

la chaine YouTube de
Regards protestants.

|I faut pouvoir dire théologiquement que la guerre
est anormale et I'articuler en méme temps avec le
fait que le conflit est normal.

Sur cette question de la normalité du confit, je
pense tout simplement & une situation bien connue
a la creche ou a I'école maternelle : des enfants
qui dessinent autour d’une table avec une boite de
stylos-feutres (pour l'instant tout va bien). Et puis
les quatre enfants ont besoin de dessiner le soleil
au méme moment ... Comme il n'y a a chaque fois
qu’un seul feutre jaune dans la boite de stylos-
feutres, cela fait naitre un conflit tout a fait naturel
et dont on ne peut vraiment attribuer I'origine a
personne. On pourrait bien sdr incriminer les

fabricants de stylos-feutres qui devraient mettre a
chaque fois 4 stylos jaunes (parce qu'ils savent que
le stylo jaune est le plus disputé dans les écoles
maternelles et qu’en plus, la couleur s'use plus
vite) ... mais on ne peut pas repousser les limites.
D’une maniere ou d'une autre, techniquement, il y a
toujours des situations ou, tout a fait spontanément,
sans qu’aucun enfant soit en cause, on a tous
besoin du méme stylo jaune au méme moment,
tout simplement parce qu’on vit dans un monde aux
ressources limitées.

1¢ thése : la conflictualité premiére

De la méme maniére que Schleiermacher consi-
dére qu'il faut partir de l'incompréhension premiére
quand se pose la question du défi herméneutique, il
faut ici partir de I'incompréhension comme situation
fondamentale. Mais je précise aussitot que I'incom-
préhension n'est pas I'absence totale de compré-
hension : 'incompréhension est le moment ou s’ar-
ticule quelque chose que I'on comprend et quelque
chose que I'on ne comprend pas (la compréhension
en conflit avec elle-méme, pourrait-on dire). De la
méme maniére donc que Schleiermacher part de
cette dialectique compréhension/incompréhension
quand il engage la question herméneutique, il me
semble que quand on se pose la question du défi
de la paix (il y a évidemment un lien entre hermé-
neutique et paix), il ne faut pas partir d'une absence
premiére de conflictualité¢, mais au contraire de
cette conflictualité premiére.

2¢ these : éveiller notre responsabilité

En termes théologiques, cette conflictualité pre-
miére est aussi une conflictualité qui engage notre
responsabilité. L'exemple des stylos-feutres montre
qu'il'y a des situations ou a priori personne n’est
vraiment responsable de la conflictualité. Mais la
responsabilité humaine est plus engagée théologi-
quement parce qu’on est dans une situation ou tous
les conflits qui apparaissent pourraient a priori étre
aussi des conflits auxquels on a contribué d’une
maniére ou d’une autre sans le savoir. Je pense

ici tout particuliérement aux 95 théses de Luther,
au moment ou il dénonce les faux « prophétes qui
disent au peuple de Christ : «Paix, paix» etiln’y

a pas de paix » (1). Il me semble que la théologie

a pour vocation d’éveiller notre responsabilité
humaine concernant les situations de privation de
paix, donc concernant la maniére dont les conflic-
tualités sont aussi des conflictualités qui relévent


https://www.youtube.com/watch?v=Ays3nn_sfWY

de notre péché. On ne peut jamais dire a priori si ce
sont des conflictualités neutres du point de vue de
la responsabilité humaine ou des conflictualités

ou, en fait, la responsabilité humaine est déja
engagée.

Il faut distinguer deux interprétations de l'interdit du
meurtre, du « Tu ne tueras pas ». Ceci a nouveau
dans un schéma de pensée inspiré par Luther (la
maniere dont il interprétait les Dix commande-
ments dans ses catéchismes, mais aussi un peu
partout ailleurs et que I'on peut trouver chez des
théologiens médiévaux ou des péres de I'Eglise
qui insistent la-dessus bien avant lui) : le fait que
linterdit du meurtre ne consiste pas simplement

a s'interdire le geste ultime, mais a faire tout ce

qui est en notre pouvoir pour contribuer a la vie

de l'autre. Autrement dit : porter la responsabilité
de la vie de 'autre dans un travail quotidien sur la
qualité et les limites de cette vie. Par rapport a ce
commandement, une premiére vision que je récuse
consisterait a dire que la plupart du temps, il y
aurait des situations normales ou on est en regle,
ol on ne tue pas. Et puis exceptionnellement des
situations ou la violence de la tuerie se déclenche.
Je pense au contraire, en théologien luthérien,
qu’on est en permanence aux prises avec des
situations ou, pour ajuster ma meilleure contribution
et ma meilleure responsabilité de la vie de l'autre,
J'y contribue comme il faut et d'autres ol je n'y
contribue pas comme il faut, des situations ou je
fais vivre et des situations ou je tue.

Dans cette articulation trés complexe entre le fait
que je suis en permanence en train de faire vivre
et jusqu’a un certain point en permanence en

train de tuer, ma quatriéme thése porte sur une
question de base : le fait que la vie a certes une
valeur infinie (on peut développer la-dessus), mais
qu’elle a aussi un co(t fini. Car la responsabilité
concréete de donner de la qualité a la vie de l'autre,
d’aider l'autre par rapport aux limites de sa vie ...

a un colt. Ce qui pose évidemment la question de
la société : qu'est-ce qui est équitable dans cette
situation limitée ? Est-ce que je dois considérer
que j'engage un codt égal pour contribuer a la

vie de chaque personne ? On pourra dire assez
facilement que distribuer & colts égaux notre effort
pour la vie des autres n’est pas le meilleur chemin
de I'équité : lorsque quelqu’un est particuliérement
malade ou qu'il subit des atteintes particuliérement
douloureuses, il y a du sens a payer plus pour lui
que pour les autres. Mais suivre cette logique pose

la question d'un codt disproportionné et inéqui-
table : a quel moment est-il juste de faire payer

nos sociétés pour contribuer a la vie des autres ?
Oui, il est juste d'introduire une certaine équité
dans l'inégalité stricte. Mais quand on dépense des
sommes folles pour donner trois mois de vie en
plus a des centenaires européens ou japonais sans
faire le calcul de savoir a quoi ces mémes sommes
auraient pu servir dans d’autres contextes, on se
retrouve de l'autre cbté de I'équité. Il faut poser au
centre du débat cette articulation entre le principe
d’'un codt infini de la vie et le fait qu'en pratique, elle
a aussi toujours des colts finis et en concurrence
les uns avec les autres.

Dans cette situation toujours trés conflictuelle, je
voudrais faire un éloge des conflictualités douces
et de leur importance. J'ai dit que notre situation
humaine est fondamentalement conflictuelle a la
fois de maniére naturelle et sans penser a mal,
mais aussi avec cette part sourde qui est la conflic-
tualité liée au péché (que j'évoquais tout a 'heure).
Les régimes de conflictualité douce permettent

de vivre la conflictualité en abaissant le niveau de
danger. Je pense particuliérement & deux formes
fondamentales :

La premiére forme est le jeu, qui permet qu’un conflit
puisse étre vécu en I'accompagnant de régles du jeu,
mais aussi de limites du jeu : possibilités de sortir du
jeu, de changer les régles ... Les enfants en Ukraine
ont par exemple besoin pour survivre aux bombes
de revivre les situations de guerre en les transposant
dans I'espace du jeu.

La deuxiéme forme est la dispute académique

qui est une certaine forme de jeu, mais particuliére-
ment articulée sur le discernement et le travail de la
penseée.

Cet espace de la conflictualité douce dans le jeu

et dans la dispute est extrémement important.

Mais je valorise en méme temps la sortie de cet
espace de créativité indispensable car le plus beau
est quand cela débouche en plus sur un espace
d’action aprés étre passé par I'espace du jeu ou par
I'espace de la dispute académique. Les deux voies
de sortie principales sont :

La justice (a I'intérieur d'un systeme ou il peuty en

avair) qui ressemble beaucoup au jeu et aussi a la

dispute académique ... sauf que ce n'est justement
plus du jeu ni une pure discussion sur le principe.

La diplomatie, qui est I'équivalent de la justice quand
on est a l'interface entre deux systemes différents.

11

(1) These 92 : « Valeant
itaque omnes illi pro-
phete, qui dicunt populo
Christi “Pax pax”, et non
est pax. » (Qu'ils dispa-
raissent donc tous, ces
prophetes qui disent au
peuple de Christ : « Paix,
paix » etil n’y a pas de
paix /). Martin Luther, 95
théses sur la puissance
des indulgences, Witten-
berg, 31 octobre 1517.

FOI&VIE 2024/3-4 La guerre est-elle anormale ?, pp.10-12



FOI&VIE 2024/3-4 La guerre est-elle anormale ?, pp.10-12

12

Quand on est

en guerre et que
I'on subit la guerre,
il y a quelque
chose en nous qui
proteste de toutes
nos forces : ce
que nous sommes
en train de vivre
n’est pas normal.
L'anomalie

de la guerre donc,
non pas parce que
I’état normal serait
la paix, mais parce
qu’on a besoin de
paix et de justice
quand on subit

la guerre.

6° thése : guerre contre paix et justice

Par contraste, je définirai le contraire de la guerre.
Quand on ne prend pas le temps de réfléchir, on

dit souvent que la paix est le contraire de la guerre.
Jlinsiste (sans avoir besoin de le développer ici) sur
le fait que le contraire de la guerre n’est pas la paix,
mais la paix et la justice. Cette opposition est tres
importante :

D'un c6té, la guerre se présente toute seule sans
autre dialectique : la guerre est son seul régime, elle
se dit elle-méme. C’est une conflictualité qui repousse
dans le non-étre tout ce qui n’est pas ce qu’elle est en
train de faire ou de dire.

De l'autre, la paix et la justice sont en conflit doux
I'une avec l'autre : la paix a besoin d'étre critiquée
par la justice, la justice a besoin d’étre critiquée par
la paix. C’est une conflictualité qui devient un espace
de vie.

7¢ thése : la guerre est anormale
parce qu’on est dans la guerre

J'en viens a la question de 'anomalie de la guerre.
Il'y a deux maniéres trés différentes de considérer
la guerre comme anormale :

Premiére maniére : on considére la guerre comme
anormale parce que I'on est normalement en paix et
qu’une guerre ne peut arriver que par exception ou
catastrophe. Ce discours a malheureusement été
trop tenu dans les médias européens, comme si nous
avions été en paix. Ma lecture de la situation est plutot
de considérer que, sur les 50 dernieres années, les
Européens ont fait la guerre, mais pas chez eux :
Algérie, Malouines, Irak, Libye ... Et avec le privilége
incroyable de guerres totalement déséquilibrées ou
seuls les autres mouraient.

Deuxiéme maniere : on affirme plut6t 'anomalie de la
guerre a l'intérieur de la guerre, a partir de I'état de fait
de la guerre en cours. Quand on est en guerre et que
I'on subit la guerre, il y a quelque chose en nous qui
proteste de toutes nos forces : ce que nous sommes
en train de vivre n'est pas normal. L'anomalie de la
guerre donc, non pas parce que I'état normal serait la
paix, mais parce qu’on a besoin de paix et de justice
quand on subit la guerre.

8¢ thése : ne pas renoncer a I'équité
et la justice

Par rapport a cette articulation entre le colt d'une
vie particuliere et le fait que I'on soit dans une
conflictualité beaucoup plus diffuse, il me semble
que nous avons a dire théologiquement que dé-
fendre une vie particuliére quoi qu'il en colte est un
acte guerrier. Quand, dans la situation ukrainienne,
une certaine logique politique sort complétement
du calcul de I'équité et de la proportion des actes
guerriers pour défendre les intéréts d’une popula-
tion russophone trés particuliére, il me semble que
c'est inadmissible.

Ce qui est inquiétant est que I'on a aussi connu
cela quand le président Macron (affirmant en plus
qu’on était en guerre) a parlé de « quoi qu'il en
codite » pour défendre telle et telle vie particuliere
face a la crise du Covid. Ces enchainements
induisent une situation de guerre et un quoi qu'il

en colte : c'est a dire un renoncement a évaluer
précisément ce qu'on investit et pour qui, une sortie
totale de la question de I'équité et de la justice, une
déresponsabilisation.

Je conclus qu'il est normal que nous ayons des
conflits et qu'il est anormal que nous ayons des
guerres. Mais nous sommes toujours en guerre ...
ce qui n'empéche pas que cela soit anormal.



« Sans devenir absolument pacifiste (!), observe

Karl Barth dans sa Dogmatique, 1Il,4, le message de
I'Eglise n'aurait-il pas dd apporter une lumiére dans
les ténebres d’alors, en maintenant le sentiment,
parmi ses membres au moins de la monstruosité de
la guerre, afin d’éveiller un peu partout et d’entretenir
une forte réserve a son égard ? Mais comment pou-
vait-il le faire, puisque I'Eglise avait elle-méme perdu
le sentiment de I'abomination et de I'horreur de la
guerre ? Comment pouvait-il, si peu que ce soit, repré-
senter une force de libération en ce sens, puisque
linstitution qui le portait avait elle-méme cessé de
craindre la guerre, puisqu’elle l'avait tranquillement
englobée dans sa politique, dans sa conception
chrétienne de la vie ? L'éthique chrétienne doit avant
tout éprouver et faire ressortir aux autres 'aversion de
la guerre, la distance qu'il faut garder et maintenir vis
avisdelle » (1).

« Ce qu'il faut empécher & tout prix, c'est que la
guerre ne soit reconnue comme un élément normal,
durable et en quelque sorte nécessaire de I'Etat
considéré du point de vue chrétien, une constante de
I'ordre politique voulu de Dieu. Cela ne doit pas étre.
(...) L'éthique dira au contraire & I'Etat qu'au moment
ou il doit utiliser la force, il se trouve a la limite de lui-
méme, dans un opus alienum. Elle n'a pas a I'encou-
rager a faire joyeusement et sans inquiétude ce qu'il
estime juste en la matiére, mais bien plutét doit-elle
intervenir dans chaque cas particulier et lui poser la
question : est-ce vraiment un devoir, maintenant, que
de recourir 4 la force ? » (2)

out d’abord une protestation contre I'hypocrisie
morale. La guerre qui retentit sur le continent euro-
péen n'est pas la seule a faire rage dans le monde.
C’est tous les jours que le sang coule et que des
innocents continuent de mourir dans l'indifférence
générale. Ainsi, selon la BBC (3), avec le Yémen
(4), I'Ethiopie (5), le Myanmar (ex-Birmanie) ol une
guerre civile cette fois-ci fait rage depuis février
2021, Haiti depuis juillet 2021, la Syrie depuis 2011
(6), dans plusieurs pays africains — Mali, Niger,
Burkina Faso, Somalie (ou les groupes djihadistes
sévissent (7)), Congo RD et Mozambique — et la
situation plus qu'incertaine de I'Afghanistan depuis

le retour des Talibans au pouvoir I'an dernier, ce
sont au moins 7 conflits majeurs qui ont actuelle-
ment lieu sur le globe. Chacun des conflits ou les
armes frappent ou ont frappé devrait nous rappeler
combien la guerre n'est pas la solution, surtout
quand elle s’achéve par une déroute qui laisse les
populations locales dans un désarroi encore plus
grand qu'au début des hostilités.

Tous ces conflits témoignent en faveur de I'impuis-
sance de la guerre comme moyen de résolution
des conflits. Davantage, s'il fallait rechercher une
preuve de l'inanité de la guerre, de son impuis-
sance fondamentale en dépit de la violence qu'elle
véhicule, c’est dans la guerre elle-méme, dans ses
effets délétéres sur les civils, enfants et femmes en
particulier, qu'il suffirait de la chercher. En outre, de
quelle guerre peut-on dire qu’elle a été gagnée ?
Et en quoi peut-on considérer les bombardements
de Dresde ou ceux d’Hiroshima et Nagasaki
comme des symboles victorieux ? La guerre tend
peut-étre a éliminer les adversaires mais elle punit
les innocents, détruit la possibilité de vivre sur des
territoires dévastés par les bombes, les mines,

les pollutions, les pénuries, la misére. Sauf les
entreprises de BTP et d’armement, elle appauvrit
tout sur son passage. Alors que ce qui enrichit

les hommes, c’est de changer leur regard sur le
prochain. De combattre le désir d’annihiler 'ennemi
par cette éthique de 'amour qui appelle a le chérir.

Justifier la guerre, n'est-ce pas toujours servir
Mammon tant la livraison d’armes est une industrie
qui s’enrichit sans scrupules des protestations
bienveillantes et bien-pensantes s'imaginant que
I'envoi & coups de milliards de dollars de drones,
missiles longue portée, canons, lance-roquettes,
grenades, mitrailleuses, blindés, munitions par
milliers ... rendra la liberté a ceux qui sont écrasés
par la servitude (8) ? Et, presque cyniquement,

il convient d’observer, que ventes ou dons, ces
livraisons massives ouvrent la voie & d’autres
guerres. En effet, ou finiront ces armes ? Et que
dire de ces puissances qui, a force de se soulager
de leur armement, en deviennent vulnérables (9) ?
Tout montre aujourd’hui que la guerre affecte tous
et chacun, ceux qui en subissent la violence en
premiére ligne, comme ceux qui en raison de sa
prolongation rendue possible par I'afflux des armes,
créveront de faim dans les prochains mois. La
guerre comme solution dans un monde intercon-
necté ou interdépendant a tout faux ! Lheure est
venue de repartir sur d’'autres bases, notamment le
sixiéme commandement.

L'Eglise est dans le monde mais elle n'est pas
le monde. Il ne lui appartient pas, sauf a se
méprendre sur sa nature et sur sa vocation, a

13

P TuEras PAs
= O ;

!

* Enseigne la philosophie
et a soutenu en 2023
(aprés des études entre
autres a I'lPT) une thése
de doctorat a 'EHESS
sous la direction d'Olivier
Abel sur Paul désceuvré :
aspects de la présence
de Paul dans la pensée
contemporaine. A Vaux,
sa thése a été pronon-
cée le samedi 25 juin
2022 a 14h30, avant
celle de Neal Blough, la
séquence étant animée
par Samuel Amédro.

On peut la visionner sur
la chaine YouTube de

(1) Karl Barth, Dogma-
tique, 3/4, p.145.

(2) Ibid., pp.145-146.
(3) Daniel Gallas,

, BBC News,
15 mars 2022
(4) C'est le cas du conflit
au Yémen, qui dure
depuis au moins 11 ans.
Les chiffres sont cho-
quants : plus de 233000
morts et 2,3 millions
d’enfants souffrant de
malnutrition aigué. La
population manque
d’eau potable et de soins
médicaux.
(5) Egalement loin
des projecteurs de la
diplomatie internationale,
une guerre a débuté en
novembre 2020 en Ethio-
pie entre le gouverne-
ment central et un parti
politique de la région
du Tigré. Le conflit ne
donne aucun signe de fin
prochaine — et on estime
que plus de 9 millions
d’Ethiopiens ont besoin
d’'une forme d’aide
humanitaire. Des rap-
ports font état de crimes
de guerre, tels que des
meurtres de civils et des
viols collectifs.
(6) Le conflit a fait plus
de 380000 morts, rasé
des villes et impliqué
d’autres pays étran-
gers. Plus de 200000
personnes sont portées
disparues — présumées
mortes.

FOI&VIE 2024/3-4 Jésus ou Carl Schmitt : il faut chposir !, pp.13-16


https://www.youtube.com/watch?v=PRhE1VKHfR4
https://www.bbc.com/afrique/monde-60751514.lite
https://www.bbc.com/afrique/monde-60751514.lite
https://www.bbc.com/afrique/monde-60751514.lite
https://www.bbc.com/afrique/monde-60751514.lite
https://www.bbc.com/afrique/monde-60751514.lite

FOI&VIE 2024/3-4 Jésus ou Carl Schmitt : il faut chposir !, pp.13-16

14

(7) Les groupes
djihadistes tentent

de dominer diverses
régions de différents
pays — comme le Mali, le
Niger, le Burkina Faso, la
Somalie, le Congo RD et
le Mozambique.

(8) Pour un détail des
livraisons d'armes :

, Franceinfo,
23 avril 2022.
(9) Tom Wheeldon,

France 24, 15 mai 2022.
(10) Karl Barth, Dogma-
tique, 3/4, p.145.
(11) Article d'abord publié
sous le titre

,Les
Nouveaux Cahiers 6,
juin-ao(t 1966, pp.1-3.
Puis repris sous le titre
Sans nom dans le recueil
Noms propres, Fata
Morgana, 1976, pp.177-
182 (pp.141-144 de
I'édition Livre de poche
(Biblio Essais) de 1987).

défendre le point de vue du monde qui est, presque
immanquablement, un point de vue de séparation.
L'Eglise, en tant que corps du Christ, doit porter
une parole qui invite ceux qui en sont membres
comme ceux qui n'en sont pas, a toujours soutenir
le point de vue de I'humanité contre tout ce qui
tend a un fractionnement et a un repli sur soi :
citoyennetg, Etat-nation, mais aussi organisations
internationales qui ne sont rien d’autres que des
extensions plus ou moins déguisées des Etats-na-
tions. L'Eglise n'a pas vocation & soutenir les Etats
dans leur effort de guerre ou d’armement mais dans
leurs sincéres efforts de paix. Il ne lui appartient
pas de distribuer des bons points mais d'ceuvrer
inlassablement & créer au niveau individuel comme
au niveau collectif des occasions de réconciliation
entre les belligérants.

En outre, la ou la guerre peut sembler aimable

ou un mal acceptable pour certains, I'Eglise doit
témoigner de I'horreur de la guerre. Elle ne doit
pas aider a la justifier mais elle doit contribuer a la
dénoncer. Dans les pas toujours actuels de Karl
Barth sur ce point, il convient de réaliser d’une part,
et de faire prendre conscience aux autres d’autre
part, que « 'éthique chrétienne doit avant tout
éprouver et faire ressortir aux autres l'aversion de
la guerre, la distance qu'il faut garder et maintenir
vis a vis d’elle » (10). Pour reprendre une expres-
sion, catholique cette fois-ci, chaque chrétien doit
pouvoir dénoncer « le mal de la guerre sans tomber
dans le mal de la violence ». Au nom du sixiéme
commandement, il est nécessaire de découvrir

des alternatives non-violentes a la guerre, et ce
sans tenir pour allant de soi que la non-violence ne
serait pas une doctrine chrétienne ! Que la Bible

ne cesse de montrer des guerres, des meurtres et
des conflits ne signifie pas que la Révélation les
soutienne. Cela passe par la reprise d’'une théo-
logie de la création qui permette de penser l'unité
du genre humain tout comme l'unité du vivant a

la lumiére de I'effondrement de tous les murs de
séparation qui ne tiennent pas face aux effets
mondialisés des événements, passés, présents et
a venir. Cela passe peut-étre par une théologie de
la paix qui fasse voir le pouvoir désagrégateur de la
violence, tant dans les cceurs que dans les struc-
tures. Cela passe aussi par une théologie de la vie,
qui défende inlassablement la vie contre tout

ce qui au plan individuel comme au plan collectif
I'écrase, I'étouffe, la méprise ou l'avilit. Le com-
mandement « Tu ne tueras pas » ne vient-il pas
souligner que la vie doit étre protégée de I'extérieur
comme de lintérieur ? De I'extérieur par les Etats
qui font et nourrissent la guerre, de l'intérieur par
tout ce qui dans le cceur des étres humains conduit
a la solitude, a l'isolement, a I'exclusion, a la sépa-
ration.

La guerre est une action de I'Etat. Bien que I'Etat
appartienne a l'ordre de conservation de la vie,

il peut néanmoins entrer dans une logique de

mort qui affecte I'institution elle-méme et ceux qui
en dépendent. Si les hommes font la guerre et
tuent, c’est parce qu'ils doivent faire leur devoir

de citoyens. Ils se doivent d’obéir & ce que I'Etat
réclame d’eux. En qualité de citoyen, individu

se voit obliger de donner la mort tandis que, en
qualité de chrétien, le commandement enjoint la
protection de la vie. Le sixiéme commandement
concerne ainsi d'emblée la politique et I'éthique. La
politique & travers la conduite de I'Etat, I'éthique &
travers celle de l'individu. L'Etat, en effet, n’est pas
une abstraction. Son fonctionnement suppose des
individus qui I'appuient et le maintiennent par leurs
choix, leurs responsabilités. Dans cette perspec-
tive, il appartient a chacun, au niveau particulier, de
se demander s'il fait tout ce qui est en son pouvoir
pour que d’autres solutions que la violence voient le
jour pour répondre a la guerre.

Enfin, avec Emmanuel Lévinas dans ‘Sans nom’
(11), il peut étre bon de se rappeler trois vérités
issues de la guerre, « transmissibles aux hommes
nouveaux » que nous sommes tous, car arrivés
apres.

La premiére, c'est que,

« pour vivre humainement, les hommes ont besoin
d’infiniment moins de choses que les magnifiques
civilisations ou ils vivent ».

La seconde, plus importante pour nous aujourd’hui,
C'est que,

« aux heures décisives ou la caducité de tant de
valeurs se révele, toute la dignité humaine consiste

a croire a leur retour. Le supréme devoir quand “tout
est permis” consiste a déja se sentir responsables a
I'égard de ces valeurs de paix. Ne pas conclure, dans
lunivers en guerre, que les vertus guerriéres sont
seules certaines ; ne pas se complaire dans la situa-
tion tragique aux vertus viriles de la mort et du meurtre
désespéré, ne vivre dangereusement que pour écarter
les dangers et pour revenir & 'ombre de sa vigne et de
son figuier ».

La troisiéme est de grande portée car elle situe le
lieu véritable de toute transformation :

« Il nous faut désormais dans I'inévitable reprise de la
civilisation et de I'assimilation enseigner aux généra-
tions nouvelles la force nécessaire pour étre fort dans
lisolement et tout ce qu’une fragile conscience est
alors appelée a contenir. Il nous faut — en rappelant la
mémoire de ceux qui, non-juifs et juifs, surent, sans
méme se connaitre ni se voir, se comporter en plein
chaos comme si le monde n’avait pas été désintégré,


https://www.franceinfo.fr/monde/europe/manifestations-en-ukraine/guerre-en-ukraine-on-fait-le-point-sur-les-livraisons-d-armes-et-l-aide-militaire-recemment-promises-a-kiev_5097997.html
https://www.franceinfo.fr/monde/europe/manifestations-en-ukraine/guerre-en-ukraine-on-fait-le-point-sur-les-livraisons-d-armes-et-l-aide-militaire-recemment-promises-a-kiev_5097997.html
https://www.franceinfo.fr/monde/europe/manifestations-en-ukraine/guerre-en-ukraine-on-fait-le-point-sur-les-livraisons-d-armes-et-l-aide-militaire-recemment-promises-a-kiev_5097997.html
https://www.franceinfo.fr/monde/europe/manifestations-en-ukraine/guerre-en-ukraine-on-fait-le-point-sur-les-livraisons-d-armes-et-l-aide-militaire-recemment-promises-a-kiev_5097997.html
https://www.franceinfo.fr/monde/europe/manifestations-en-ukraine/guerre-en-ukraine-on-fait-le-point-sur-les-livraisons-d-armes-et-l-aide-militaire-recemment-promises-a-kiev_5097997.html
https://www.france24.com/fr/amériques/20220515-livraison-d-armes-à-l-ukraine-les-états-unis-tapent-dans-leurs-stocks
https://www.france24.com/fr/amériques/20220515-livraison-d-armes-à-l-ukraine-les-états-unis-tapent-dans-leurs-stocks
https://www.france24.com/fr/amériques/20220515-livraison-d-armes-à-l-ukraine-les-états-unis-tapent-dans-leurs-stocks
https://www.bibliotheque-numerique-aiu.org/viewer/23535/?offset=6#page=3&viewer=picture&o=bookmarks&n=0&q=
https://www.bibliotheque-numerique-aiu.org/viewer/23535/?offset=6#page=3&viewer=picture&o=bookmarks&n=0&q=

en rappelant la Résistance des maquis, c'est a dire
précisément celle qui n’avait d'autres sources que ses
propres certitudes et son intimité — il faut, a travers

de tels souvenirs, ouvrir vers les textes juifs un acces
nouveau et restituer a la vie intérieure un nouveau
privilége. La vie intérieure, on a presque honte de pro-
noncer, devant tant de réalismes et d'objectivismes, ce
mot dérisoire ».

La guerre ou de la division du monde

La guerre est I'expression d’'un monde divisé. Elle
ne fragmente pas tant le monde qu'elle ne révéle
combien une logique de séparation est a 'ceuvre
dans les cceurs comme dans les institutions. Elle
rend visible I'existence d’'un monde fragmenté au
sein duquel les individus, les sociétés et les Etats-
nations se dressent les uns contre les autres afin
de préserver, tout ou partie des attributs constituant
leur souveraineté, afin de conserver leur indé-
pendance. Les individus se pensent propriétaires
d’eux-mémes, séparés des autres telles des
parcelles de terrains et pour cette raison méme,
ils luttent afin de conserver tout ce qui leur appar-
tient en propre : vie, biens, valeurs, conceptions
du monde. Les sociétés se battent pour conserver
leurs singularités culturelles et/ou coutumiéres
contre tout ce qui menace de les faire disparaitre
sous d’autres valeurs. Les Etats-nations défendent
leur territoire, leurs frontiéres, leur mode d'orga-
nisation de la société et leur mode d’exercice du
pouvoir contre les empiétements, les menaces ou
tout simplement les exactions que les autres font
peser sur eux.

Chacun - individu, société, Etat-nation — se vit,

en dépit de la réfutation de plus en plus cinglante
apportée chaque jour a cette croyance, comme s'il
était séparé des autres et comme si cette sépara-
tion exigeait, pour étre maintenue, de se défendre,
y compris par la force, contre tout ce qui viendrait

la remettre en cause. Si le monde tel que les
humains se le représentent est avant tout division,
séparation, fragmentation, indépendance, auto-
nomie, il faut effectivement se défendre contre les
attaques hostiles et violentes des autres hommes,
des autres sociétés, des autres Etats-nations. Dans
cette perspective, les armes sont 'un des moyens,
peut-étre le plus ancien, pour empécher I'extension
indue d’'une domination par laquelle l'autre cherche
a eXercer son pouvoir.

Dans un monde ou la politique est encore comprise
comme un pouvoir-sur davantage que comme un
pouvoir-avec, un pouvoir-entre ou un pouvoir-en-
commun, la seule réplique légitime a la violence
prédatrice semble étre une contre-violence défen-
sive. La violence comme moyen pour empécher la
violence tend ainsi a légitimer la violence comme
un moyen acceptable, dans certaines conditions,
pour empécher une violence plus grande. Dans

ce cercle de la violence sans fin, c’est alors de la
violence qu'il faudrait paradoxalement attendre un
terme de la violence comme si la violence pouvait a
|la fois &tre un moyen en vue d'une fin hétérogéne -
la paix —, et un moyen en vue d’une fin homogéne —
I'asservissement, 'écrasement, la réduction a néant
de celui qui ne se soumet pas.

Mal nécessaire dans un cas, mal absolu dans un
autre, la guerre justifie cependant la mort donnée
comme la mort regue. Dans la guerre, en effet,
l'autre est vu avant tout comme un ennemi, un
adversaire qu'il est légitime de liquider si besoin.
C’est ce statut d’antagoniste qui autorise sa mise a
mort en service commandé. L'ennemi, c’est 'autre
homme saisi avant tout par I'hostilité qu'il suscite, a
travers les différences qui font de lui quelqu’un qui
n'appartient pas ou plus a la méme communauté
que moi, voire a la méme humanité. L'ennemi,
c'est l'autre, I'étranger a I'égard duquel l'inimitié
I'emporte. Celui donc avec lequel je ne peux pas,

15

La guerre

est 'expression
d’un monde divisé.
Elle ne fragmente
pas tant le monde
qu’elle ne réveéle
combien

une logique

de séparation

est a 'ceuvre dans
les ceeurs

comme dans

les institutions.
Elle rend visible
I'existence d’un
monde fragmenté
au sein duquel les
individus,

les sociétés et

les Etats-nations
se dressent

les uns contre

les autres

afin de préserver,
tout ou partie

des attributs
constituant

leur souveraineté,
afin de conserver
leur indépendance.

L'école d’Addilal

au Tigré, bombardée
le 22 juin 2021
(photo Jnyssen,

CC BY-SA 4.0).

FOI&VIE 2024/3-4 Jésus ou Carl Schmitt : il faut chposir !, pp.13-16



FOI&VIE 2024/3-4 Jésus ou Carl Schmitt : il faut chposir !, pp.13-16

16

(12) Karl Barth, Dogma-
tique, 3/4, pp.147-148.

comme par définition, faire communauté si I'amitié
est une des conditions de la politique. C'est la dif-
férence élevée au rang de catégorie premiere pour
servir de principe organisateur des rapports entre
les hommes et du fonctionnement des institutions.
C'est la logique de division, de fragmentation éle-
vée au rang de principe commandant la représen-
tation de la réalité humaine. Rien d'original dans
ces remarques.

Le sixiéme commandement fait irruption dans cette
conception du monde. « Tu ne tueras pas » vient
en effet d'emblée restreindre la portée de tout anta-
gonisme possible dont la mort ne saurait étre un
horizon envisageable ou acceptable parmi d'autres.
Oui, les conflits existent entre les hommes. Oui, les
différends, les désaccords, les inimitiés, les haines
cuites et recuites peuvent toujours advenir entre les
humains, mais rien de cela ne devrait permettre de
transformer I'autre homme en un adversaire que
I'on pourrait tuer afin de solutionner les difficultés.

« Tu ne tueras pas. » Dans sa remarquable
économie, le commandement ne précise pas qui,
quand, pourquoi il ne faudrait point 6ter une vie. Il
le prohibe, catégoriquement, apodictiquement, c’est
tout. A la multiplicité raisonnante, raisonneuse,
pour ne pas dire ratiocinante des raisons que

tous et chacun peuvent aisément se donner pour
commettre le pire, l'irréparable, cette parole brille
par son laconisme. Elle ne dit pas : « Tu ne tueras
pas d'’innocent ». Ce que chacun pourrait admettre
méme si trés rapidement, tel ou tel esprit vif deman-
derait assurément si I'innocence existe. Elle ne dit
pas non plus : « Tu ne tueras pas le méchant ». Ce
qui scandaliserait aisément celui pour qui il est des
étres qui méritent de mourir. Non, elle inclut, de fait
comme de droit, dans son admirable silence, tout
autre que moi, quelle que soit I'appréciation morale
que je porte sur lui. La vie de I'autre ne dépend pas
de I'estime que j'ai pour lui, de mes rapports du
moment a son égard, de la dignité que je lui recon-
nais ou non. La vie de l'autre ne m’appartient pas,
parce qu’elle n’est pas une chose que je puisse
m'approprier. A ce titre, le sixiéme commandement
m'interdit de m’arroger un pouvoir sur autrui que je
ne détiens pas.

Bien sdr, il ne s’agit pas d’un pouvoir physique,
tributaire de la force qui me rend capable de mettre
a mort quelqu’un ou pas. Une telle puissance

est dans les possibilités de chacun. Mais il s’agit
d’un interdit spirituel : créature dans un ordre de
création, ce a quoi je suis appelée par vocation en
tant que créature divine, c’est a protéger la vie, a la
donner, a la faire croitre, a la faire fructifier et non a
la retrancher.

Premier de la seconde table, le sixieme comman-
dement fait symboliquement face au premier : « Tu
n’auras pas d’autre dieu devant moi ». L'homme,
ne lui en déplaise, n’est pas un dieu pour 'homme.
Seul Dieu peut reprendre ce qu'il a donné. A
I’homme, il appartient de recevoir la vie, non de la
prendre. A chacun son rdle. Dans un monde com-
pris comme création, ce qui doit diriger mon action
vis a vis d'autrui, c'est la provenance commune,
profonde et inaliénable, non les péripéties qui,
comme dans une piéce de théatre, transforment
I'autre au gré des apparences.

Au fond, c’est une fausse question que celle de
savoir si cette parole ne concerne que I'éthique

ou si elle peut s'étendre a la sphére politique car
penser ainsi, c'est d'emblée déja penser dans

le cadre de catégories séculaires, mondaines,
toujours marquées par la séparation. Entendue
comme une parole qui vient du Dieu qui fait

vivre, du Dieu qui intervient et libére de toutes les
servitudes qui guettent le séjour de celui qui réside
en Egypte, « Tu ne tueras pas » est un comman-
dement inséparable d’'une théologie de la création,
d’'une économie de la rédemption des hommes

et des institutions. Lorsque dans le Sermon sur

la montagne, Jésus invite & 'amour des ennemis,
c'est vers une maniére nouvelle d'étre-au-monde
qu'il fait signe, vers une maniére d'étre-au-monde
comme réconcilié.

Bien s(r, cela demande un petit effort d'imagination
théologique. Il faut, s’élevant a hauteur de fils de
Dieu, voir que si tous les hommes peuvent désor-
mais appeler Dieu, « Abba », « Pére », alors I'inimi-
tié pour étre toujours une possibilité, n’en demeure
pas moins toujours seconde et secondaire car

ce qui se tient au principe véritable des relations
humaines, c’est une appartenance originaire, c'est
une commune provenance dans l'acte créateur de
Dieu.

Choisir la guerre, I'encourager, I'alimenter, c'est
justifier d’'une maniére ou d’'une autre un régime

de séparation qui ne correspond pas a I'économie
divine de création. C’est au nom d’une concep-
tion de I'Etat dont I'essence supposerait 'emploi
nécessaire de la force, se boucher les oreilles et se
détourner de cette parole du Dieu qui, avant tout,
protége la vie. Or, comme le rappelle avec force
Karl Barth,

« La tache normale de I'Etat, qu'il accomplit d’ailleurs
aussi en temps de guerre, consiste a I'intérieur comme
a I'extérieur, non pas a détruire la vie humaine, mais
ala conserver et a lui permettre de s'épanouir : c'est
la ce que I'éthique chrétienne doit affirmer en tout
premier lieu et sans relache » (12).



e prends comme point de départ la théorie de
la ...r.w ... €t lES critéres qu'elle pose. Comme
vous le verrez, si cette théorie fonctionnait vrai-
ment, il y aurait peu de cas ol nous serions en
désaccord.

L'accord entre le pacifisme et la guerre juste est
plus large qu'on pourrait le penser. Les deux croient
par exemple que la violence est un échec et ne
peut jamais étre glorifiée.

Dans une formulation récente, nous trouvons les
paroles suivantes :

« Or I'Eglise ne cesse de rappeler que le recours & la
violence — méme quand il est légitime — marque tou-
jours un échec. La violence ne fournit jamais, par elle-
méme, une solution : tout au plus peut-on admettre
qu'elle constitue, dans certains cas exceptionnels, le
seul moyen qui, dans l'urgence, permette de s’oppo-
ser a une agression dont les conséquences seraient,
si on la laissait se poursuivre, bien plus meurtriéres
que la violence mise en ceuvre pour la contrer. La
guerre n’est pas déclarée morale en elle-méme, mais
seulement par comparaison avec une inaction percue
comme plus immorale encore ».

La théorie de la guerre juste préfére les moyens
non-violents pour résoudre les conflits.

« Ce qui s'impose d'abord, évidemment, c’est le refus
de la violence : tout ce qui porte atteinte a la vie ou a
la dignité d'étres humains est contraire a la volonté de
Dieu. Dans tous les conflits de la vie sociale, politique
et internationale, les moyens non-violents doivent
donc étre privilégiés. Cette régle ne peut pourtant
étre tenue pour absolue ; il y a des cas ou refuser de
recourir a des moyens militaires reviendrait a laisser
se perpétrer des processus violents d’une extréme
gravité » (Christian Mellon).

Les deux positions affirment qu'il faut résister au
mal. La non-violence ne signifie pas laisser faire le
mal ou ne rien faire. Les chrétiens doivent résister
au mal, mais il ne faut jamais se tromper dans les
armes que le Seigneur nous donne. Le 20¢ siécle,
avec Gandhi, King, les Philippines, la Pologne,

la chute du mur, nous donne des exemples de
moyens de résistance capables d’effectuer le
changement.

Force est de constater que I'histoire nous montre
que cette théorie n'a presque jamais fonctionné.
Contrairement a ce qu’on pourrait croire, ce n'est
pas une théologie de la guerre juste qui a déter-
miné I'attitude chrétienne face a la guerre. Depuis
le 4° siécle et dans la trés grande majorité des
guerres, la plupart des chrétiens ont combattu pour
des raisons qui relévent plus d’une politique d'inté-
rét national ou de croisade.

Jusqu'a trés récemment, aucune Eglise n'a utilisé
les critéres de la guerre juste pour déclarer injuste une
guerre dans laquelle son pays était impliqué.

17

TU NE ===
P rue

* A enseigné I'histoire de
IEglise & la Faculté libre
de théologie évangélique
de Vaux sur Seine. Sa
these a été prononcée

le samedi 25 juin 2022

a 15h, aprés celle
d’Aurore Dumont, la
séquence étant animée
par Samuel Amédro. On
peut visionner un extrait
de sa thése sur la chaine
YouTube de

FOI&VIE 2024/3-4 Remarques sur la théorie de la guerre juste, pp.17-20


https://www.youtube.com/watch?v=PRhE1VKHfR4
https://www.youtube.com/watch?v=PRhE1VKHfR4

FOI&VIE 2024/3-4 Remarques sur la théorie de la guerre juste, pp.17-20

18

Il serait tres difficile de trouver une guerre menée
d’une maniére qui correspond aux critéres de la
guerre juste.

La plupart du temps, on ne trouve pas dans les
Eglises un processus mis en place pour rendre opéra-
tionnels les critéres, pour les enseigner aux membres,
pour entrer en dialogue avec les gouvernements.

Ou bien la théorie est applicable et donc sérieuse,
ou bien elle sert a donner bonne conscience a nos
violences. Regardons donc quelques critéres, tels
qu'ils sont élaborés dans la grande majorité des
versions de la théorie.

Qui est 'autorité légitime dans un monde com-
posé de multiples Etats-nations ? Aux origines

de I'élaboration de la théorie avec Augustin, il n'y
avait que 'empereur d’'un cote et les envahisseurs
barbares de 'autre. Il n’y avait qu'une autorité
légitime, ce qui était théoriquement le cas pendant
la période médiévale jusqu’a la naissance des Etats
modernes. L'évolution historique a rendu I'applica-
tion de ce critére plutdt complexe.

La christianisation forcée et militaire de I'Occident
(Clovis, Charlemagne) et la germanisation du christia-
nisme occidental qui intégre des éléments guerriers
des religions paiennes européennes (déja chez
Eusébe).

Le développement d'une mentalité et d'une pratique
de la croisade (qui relévent peu des éléments divers
de la théorie) en serait le meilleur exemple.

La Réforme du 16° siécle a multiplié le nombre
d'Eglises, chacune se réclamant de la théorie, cha-
cune se liant a un territoire, un prince, une ville, les
unes faisant la guerre aux autres, au nom d'autorités
légitimes.

A partir de 'époque des Lumiéres, le nationalisme
grandissant fait que l'identité nationale est plus
fondamentale que l'identité chrétienne. On ne tue
plus au nom de Dieu, mais au nom de la France, de
I'Allemagne, de la liberté, de la démocratie.

La théorie politique moderne affirme qu’un gouver-
nement est issu du contrat social conclu avec les
citoyens et fonctionne selon un état de droit. Un
gouvernement donné est redevable a son peuple et
a une justice qui peut le sanctionner. Mais dans le
domaine des relations internationales, c'est plutot
l'intérét national qui détermine la politique d’'un
pays donné par rapport & d'autres pays, d’ou I'effort
de créer une instance internationale crédible pour
contrecarrer les intéréts particuliers.

La premiere Guerre du Golfe a été cautionnée par
les Nations Unies. Mais dans le cas américain, ni
la Guerre du Vietnam, ni la Guerre d’lrak n'ont été
déclarées officiellement par le Congrés, comme

le prévoit la Constitution. Or une majorité d’évan-
géliques américains n’ont pas posé de question a
I'égard de ces guerres ...

Quelle est donc l'autorité Iégitime pour un chré-
tien ? Est-ce 'ONU ? Est-ce simplement le gouver-
nement du pays dans lequel il habite ? Qu'arrive-
t-il dans le cas ol mon gouvernement déclare la
guerre contre un pays ou il y a d'autres chrétiens ?
Un chrétien peut-il en tuer un autre ? Un évangé-
lique peut-il en tuer un autre ? Un baptiste peut-il
tuer un baptiste, comme ce fut probablement le cas
lorsque 'OTAN a bombardé la Serbie ? Un men-
nonite peut-il en tuer un autre ? Un baptiste peut-il
tuer un mennonite ? Dans le cas de la guerre en
Irak, je me demande si le raisonnement des évan-
géliques francais et américains reléve plus de la
théologie ou de l'idéologie nationale.

Dans un premier temps, la seule cause admise fut
la défense contre une agression. Plus récemment,
on voit d’autres causes évoquées.

La légitime défense contre une agression armée :
« On ne saurait dénier aux gouvernements une fois
épuisées toutes les possibilités de réglement paci-
fique, le droit de légitime défense »...

L'intervention pour secourir un peuple agressé.

Le cas de la révolte armée d’'un peuple opprimé par
« une tyrannie évidente et prolongée qui porterait
gravement atteinte aux droits fondamentaux de la
personne et nuirait dangereusement au bien commun
du pays ».

On voit les efforts déployés pour traduire ces
concepts en droit international. C'est dailleurs dans
le domaine du droit international que la théorie de
la guerre juste a eu sa plus grande influence. Les
pays continuent cependant a fonctionner surtout a
partir du critere de l'intérét national.

Ce fait rend difficile I'application du principe d'ultime
recours. Selon ce principe...

Aucune violence, méme défensive, n'est légitime si
elle ne constitue pas un « ultime recours ».

On commence a reconnaitre qu'il peut y avoir
d’autres moyens pour résoudre un conflit.



Sur le plan politique, nos gouvernements inves-
tissent des moyens énormes pour préparer la
défense et la guerre par les moyens militaires.
Pour faire cela, il faut des écoles, des stratégies et
de l'effort intellectuel, des armes, des industries,
de la recherche, une armée, etc. Dans le cas des
Indes, des Philippines, de la Pologne, on voit que
des efforts de résistance non-violents peuvent
porter du fruit.

On dit que la non-violence ne peut par marcher.
Quand on aura investi autant de temps et d'efforts
pour élaborer des stratégies de résistance et des
moyens de résolution des conflits autres que la
guerre, le critére d’ultime recours sera plus cré-
dible. Beaucoup de guerres, en créant 'amertume
et la soif de vengeance, ne font que préparer la
prochaine.

Le critéere
de l’intention droite

* |l estimmoral de chercher a atteindre par les armes,
sous couvert de juste cause a défendre, des objectifs
différents que ceux que I'on prétend poursuivre.

En lisant méme un peu les ouvrages de science
politique, on voit que le mensonge fait partie
intégrante des stratégies politiques. On le voit dans
le cas du discours sur les armes de destruction
massive pour I'lrak. Le patriotisme aveugle et la
naiveté des chrétiens a I'égard de leurs gouverne-
ments ne correspondent en rien aux critéres de la
guerre juste.

Selon Augustin, méme dans une guerre de cause
juste déclarée par une autorité Iégitime, il faut

agir par amour pour I'autre. Autrement dit, tuer
quelqu’un est toujours regrettable. Pendant des
siecles, les soldats qui avaient tué pendant une
guerre juste devaient quand méme faire pénitence
et ne pouvaient pas communier pendant plusieurs
années.

Pour motiver les gens & participer a la guerre, il est
plus facile de faire appel aux instincts les plus bas
qui existent chez 'homme, plus facile de diaboliser
l'autre, de faire croire qu'on défend la liberté, la
démocratie. Il est difficile de motiver quelqu’un a
étre prét a se faire tuer simplement pour du pétrole
dans l'intérét d’une classe politique.

La glorification de la guerre et de la violence, étre
fier de ses exploits guerriers, une attitude de macho
ou de Rambo ne correspond en rien aux criteres de
la guerre juste.

Critere
de la proportionnalité

* Le recours aux armes ne se légitime, méme pour
une cause juste, méme en ultime recours, que sil'on
a toutes les raisons de penser qu'il ne provoquera pas
des destructions d’'une ampleur telle que le reméde
apparaitra pire que le mal.

Autrement dit :

* « Lorsque les dommages entrainés par la guerre ne
sont pas comparables a ceux de l'injustice tolérée »,
on peut avoir l'obligation de « subir linjustice ».

Cela pose évidemment la question des armements
de destruction massive que nos gouvernement
détiennent et celle de 'immunité des non-combat-
tants.

* Essentielle dans la tradition chrétienne comme

dans le droit moderne de la guerre (notamment les
Conventions de Genéve de 1949) et dans les divers
réglements intérieurs des armées, l'interdiction de s'en
prendre délibérément aux non-combattants fonde la
condamnation éthique du terrorisme et celle de toute
stratégie de destruction massive ...

19

Selon Augustin,
méme dans une
guerre de cause
juste déclarée

par une autorité
Iégitime, il faut agir
par amour pour
I'autre. Autrement
dit, tuer quelqu’un
est toujours
regrettable.
Pendant des
siécles, les soldats
qui avaient tué
pendant

une guerre juste
devaient

quand méme

faire pénitence

et ne pouvaient
pas communier
pendant

plusieurs années.

FOI&VIE 2024/3-4 Remarques sur la théorie de la guerre juste, pp.17-20



FOI&VIE 2024/3-4 Remarques sur la théorie de la guerre juste, pp.17-20

20

Est-ce que

cette théorie

est enseignée de
maniére sérieuse
par nos Eglises ?
Nos Eglises
ont-elles

une ecclésiologie
adéquate pour
mettre en place

le discernement
nécessaire,

pour dépasser
les frontiéres
arbitraires

de nos Etats pour
appliquer vraiment
ces critéres ?
Aurions-nous

le courage d’agir
contre les intéréts
de notre pays
quand il s’agit
d’une cause
injuste ?

Espérance de succés

* Nul recours aux armes n’est éthiqguement acceptable
s'il n’existe pas de probabilité raisonnable de succés.

Si I'on appliquait ce critére, il y aurait des moments
ou il faut se rendre et subir 'injustice plut6t que

de se battre. Si la seule maniére de gagner est de

commettre un crime de guerre, il est préférable de

perdre une guerre.

L'Eglise a survécu & la chute de Jérusalem en 70,
a la chute de I'Empire romain, aux avancées de
I'lslam, au nazisme, au communisme et a bien
d’autres défaites politiques ou militaires. Le succés
de Dieu dans I'histoire ne peut étre li¢ a I'existence
d’'un pays, d’'un empire, d'un systéme politique. Qui
sommes-nous pour dire que la colére de Dieu ne
serait pas en train d’agir contre les chrétiens dans
tel ou tel cas ?

Remarques de conclusion : quel réle
pour I'Eglise et les chrétiens ?

Je suis impressionné par les efforts récents de cer-
taines Eglises pour appliquer les critéres de cette
théorie et en arriver a critiquer certaines entreprises
militaires. Mais le peu d'utilisation de cette théorie
par les chrétiens m'impressionne beaucoup plus.

La théorie de la guerre juste n’a pas vraiment été
opérationnelle la plupart du temps pour la plupart
des chrétiens.

Est-ce que cette théorie est enseignée de maniére
sérieuse par nos Eglises ? Nos Eglises ont-elles
une ecclésiologie adéquate pour mettre en place
le discernement nécessaire, pour dépasser les
frontiéres arbitraires de nos Etats pour appliquer
vraiment ces critéres ? Aurions-nous le courage
d’agir contre les intéréts de notre pays quand il
s'agit d'une cause injuste ?

Sila tradition qui prétend qu’on peut justifier la
guerre dans certaines conditions n'admet pas
réellement et concrétement qu'il y aurait des cas
non justifiables, elle n'est pas vraiment sérieuse sur
le plan éthique.

En attendant la mise en application sérieuse de
cette théorie, je resterai pacifiste par conviction,
tout en encourageant la mise en pratique de la
théorie de la guerre juste.

En attendant, je travaillerais avec tout chrétien et
tout étre humain de bonne volonté sur ces ques-
tions. Quelques suggestions :

+ Etre de maniére consciente membre de I'Eglise du
Christ universel, sachant qu’elle pourrait étre une force
réelle pour la paix dans le monde.

* Délégitimer la violence et la guerre, comme on a
délégitimé I'esclavage, mettre du temps et de I'énergie
a rechercher d’autres moyens de résolution de conflit.
II'y a 500 ans, on aurait dit que la démocratie est un
cauchemar, que jamais I'esclavage ne serait aboli. On
commence a mettre en place des programmes univer-
sitaires et des moyens institutionnels a la recherche
d’autres moyens de résolution de conflit. Ne pas
glorifier la guerre, ne pas jouer a la guerre ...

« Pour aller vers une paix durable et véritable,
I'Eglise invite & construire une société internationale
ol les Etats, acceptant de renoncer & une partie de
leur souveraineté, soumettront leurs différends a
une “autorité publique de compétence universelle”,
Les artisans de paix sont ainsi invités & s’engager
dans un travail de longue haleine pour dépasser
les égoismes nationaux afin de donner forme
institutionnelle a des solidarités régionales, puis
mondiales. » (Mellon)

* Encourager la mise en place de structures internatio-
nales, pour que la guerre fonctionne comme la police
fonctionne a l'intérieur d’'un Etat. Un policier travaille
selon des régles, il est soumis au droit, et une bavure
peut étre sanctionnée. Une élection vaut mieux qu'une
guerre civile.

Il ne s'agit pas d'étre naif ou irréaliste, mais on peut
reconnaitre que de véritables progrés institutionnels
ont été réalisés, probablement grace a l'influence
de I'Evangile tout au long des siécles.



Dieu a-t-il reellement dit
« Tu ne tueras pas » ?

Murielle Minassian*®

Ce commandement, dont le Christ est venu
repousser les limites pour les amener aux frontiéres
mémes de nos ceeurs, est simple, sa formulation
sans contexte, sans casuistique, malgré les jeux

de traductions qui peuvent en faire varier le sens.

Il reste que tuer une personne humaine, Dieu
linterdit. Mais, placez cette phrase sur un fond de
guerre et la voila qui se charge de nuances et sa
signification perd de son évidence.

Quelle sagesse viendra éclairer les chrétiens quand
la guerre change le frére, le prochain en ennemi ?

La guerre qui oppose la Russie a I'Ukraine incarne
de maniére paradigmatique les limites des discours
théologiques classiques visant a légitimer et a
encadrer moralement la participation des chrétiens
a la violence de I'Etat. En effet, les principes sur
lesquels reposent I'argumentation traditionnelle

ne suffisent plus quand le prochain que I'on doit
secourir par refus d'indifférence nous empéche
d’'aimer notre ennemi qui est aussi notre frére en
Christ.

C’est pourquoi, pour les chrétiens, I'urgence n’est
pas, comme le prétend la rédactrice en chef du
magazine de La Croix, de « préciser leur vision
éthique des conflits armés » si cela équivaut a faire
sien avec elle le slogan « La paix est un combat qui
a parfois besoin d’armes » (1).

L'urgence se situe dans la nécessité de réformer
nos traditions pour en réévaluer les conclusions

et les réorienter de maniére christocentrique afin
que la théologie retrouve sa mission d’élaborer
une pensée au service de la foi en Christ qui ait un
golt de sel, afin que 'Eglise retrouve sa mission
prophétique auprés de I'Etat : le Dieu dont ils sont
malgré tout les serviteurs est le Dieu qui a dit « Tu
ne tueras pas ».

Jésus a résumé la Loi et les prophétes par deux
commandements : « Aime Dieu de tout ton cosur »
et « Aime ton prochain comme toi-méme », 'amour
du prochain s’étendant jusqu’a 'amour de I'ennemi.
Ce lien entre ces deux commandements rend indis-
sociables la reconnaissance de la souveraineté de

21

2 TU NE
P TUERAS PAS

FOL— B aaprs alaL GRS CMBSEY 508 04 AL
* Professeure des écoles
et titulaire d’un Master 2
a la Faculté Jean Calvin
d’Aix en Provence. Sa
these a été prononcée
le samedi 25 juin 2022
a 18h avant celle de
Gheorghe Socaciu, la
séquence étant animée
par Olivier Abel. La vidéo
avec sa thése peut étre
visionnée sur la chaine
YouTube de Regards
protestants.

(1) Isabelle de Gaulmyn,

Ukraine, « guerre

juste » et [éqgitime
défense, La Croix

L’Hebdo, 10 mars 2022.

FOI&VIE 2024/3-4 Dieu a-t-il réellement dit « Tu ne tueras pas » ?, pp.24-26


https://www.youtube.com/watch?v=S-EH9QAgH7Q
https://www.youtube.com/watch?v=S-EH9QAgH7Q
https://www.la-croix.com/Debats/Ukraine-guerre-juste-legitime-defense-2022-03-10-1201204283
https://www.la-croix.com/Debats/Ukraine-guerre-juste-legitime-defense-2022-03-10-1201204283
https://www.la-croix.com/Debats/Ukraine-guerre-juste-legitime-defense-2022-03-10-1201204283

FOI&VIE 2024/3-4 Dieu a-t-il réellement dit « Tu ne tueras pas » ?, pp.24-26

22

(2) Ibid.

(3) A propos des

« conflits de tous types »
qui « se sont multipliés
depuis la fin de la guerre
froide sans connaitre
d'issues décisives ».
Thomas Gomart,
Guerres invisibles, Tail-
landier, 2021. Cité par le
résumé de Philippe Ruer
sur le blog

(4) Constitution pastorale
sur l'Eglise dans le
monde de ce temps
Gaudium et spes (La joie
et l'espérance), 79,4.
Rome, 7 décembre 1965.
Lire la version francaise
sur le site du

(5) Christian Mellon,
Guerre juste I'église
catholique actualise

son héritage, in Gilles
Andréani et Pierre
Hassner, Justifier la
guerre ? De I'humanitaire
au contre-terrorisme,
Presses de Sciences

Po (Références), 2013,
pp.105-128.

Dieu et I'éthique du chrétien. Autrement dit, si nous
relativisons notre amour pour notre prochain ou que
nous limitons notre amour pour notre ennemi, non
seulement nous renongons au combat de la foi qui
est d’étre vainqueur du mal par le bien, mais nous
nous éloignons de Dieu et de Sa Parole en forgeant
une idole dont les paroles s'accommodent mieux
avec nos principes de réalité.

La tradition chrétienne a consisté a interpréter le
commandement a la lumiére de la réalité de ce
monde pour les chrétiens, comprise comme le lieu
du déja/pas encore et projetant pour les temps
futurs la mise en application absolue de l'interdic-
tion divine. Le péché qui demeure actif dans nos
sociétés est la borne qui définit une vision réaliste a
partir de laquelle I'éthique chrétienne doit s'orga-
niser. Et c'est a partir de ce constat d’impuissance
a éradiquer le mal que sont taxés d'idéalistes les
chrétiens qui voudraient annoncer un Evangile

de la non-violence, parce que, leur rétorque-t-on,

« concrétement, on ne peut ‘absolutiser’, dans cer-
taines situations, le recours a la non-violence » (2).

En effet, si I'on s’en référe a la sagesse des
hommes de guerre, des philosophes politiques

et des géopoliticiens, I'option des sanctions pour
contrer les actions belliqueuses est une option
dérisoire, et seule la menace et la force peuvent
s'opposer efficacement a 'entreprise d'invasion
agressive. Mais dans toutes leurs considérations
géopolitiques, il 'y a pas de place pour la question
de la vie humaine, si ce n'est pour compter les
morts au combat. Dans cette optique, on peut dire
que la guerre est la continuation de la politique par
d’autres moyens. La guerre devient le moyen de
rétablir la paix, la justice pour le peuple envahi.

C’est bien ce que rappelle Thomas Gomart, un his-
torien spécialiste de la Russie, au sujet du contexte
actuel : « La vocation premiére de la puissance
militaire (...) est de pouvoir se défendre » (3).

C’est un des principaux arguments opposé a ceux
qui renoncent a prendre les armes au nom du
respect de la vie : la légitime défense. Le droit a
intégré la sagesse issue de la tradition de 'Eglise et
des théologiens en tentant d’encadrer les raisons et
la pratique de la guerre.

Ainsi est exprimée la sagesse des hommes
d'Eglise, avec ce texte de la constitution pastorale
Gaudium et Spes promulguée par le pape Paul VI
lors du Concile Vatican 2 :

« Et aussi longtemps que le risque de guerre sub-
sistera, qu'il n’y aura pas d’autorité internationale
compétente et disposant de forces suffisantes, on ne

saurait dénier aux gouvernements, une fois épuisées
toutes les possibilités de réglement pacifique, le droit
de légitime défense » (4).

Est inclue dans la légitime défense, I'obligation
morale des Etats & intervenir pour désarmer les
agresseurs, condamnant ainsi l'indifférence et justi-
fiant la guerre selon le principe de I'ultime recours.
Le principe de discrimination vient affiner cette
justification de la guerre — je cite Christian Mellon
dans son article Guerre juste, I'église catholique
actualise son héritage :

« SiTon professe que toute atteinte a une vie humaine
(méme celle d’'un ennemi) est a priori interdite, on ne
peut faire a cette régle essentielle que les exceptions
strictement nécessaires pour atteindre les buts de la
guerre estimée juste» (5).

Un des textes bibliques que j'ai vu cité pour nourrir
cette interprétation est celui du Bon Samaritain
avec le message que s'il avait été l1a au moment ou
la victime subissait I'attaque, le Bon Samaritain ne
serait pas resté les bras croisés et serait intervenu,
manu militari (faut-il apparemment comprendre).

D’autres textes bibliques, comme I'épisode de
Jésus chassant les marchands du Temple et les
versets dans 'épitre aux Romains appelant les
chrétiens a se soumettre aux autorités, constituent
la charpente classique autour de laquelle est batie
une argumentation théologique de la tradition réfor-
mée classique qui permet de distinguer I'acte de
tuer pour des motifs personnels, compris comme
homicide, et 'acte de tuer un ennemi sous couvert
de l'autorité de I'Etat. Le message véhiculé au
chrétien le conduit & adopter une double éthique,
que Paul Ricoeur a su bien nommer éthique de la
détresse et qui ressemble tristement a une im-
passe, une aporie inextricablement liée a l'identité
chrétienne ici-bas.

En tant que chrétienne, j’ai appris avec le temps

a faire confiance en Dieu et croire que Sa Parole
est un guide slr pour notre vie. En tant que mére,
je mets toutes mes forces a transmettre a mes
enfants que le combat de la foi est le combat de
I'amour & saisir avec les armes de I'Esprit. En tant
que professeure des écoles, jaccompagne les
éléves pour qu'ils n’en viennent pas aux mains et a
la brutalité dans la gestion de leurs conflits. De mes
études de philosophie, j’ai gardé une parole qui a
été un jalon fort dans mon chemin de foi : limpératif
catégorique kantien selon lequel il ne faut jamais
considérer autrui comme un moyen, mais toujours
aussi comme une fin. De mes études de théologie,
un précepte domine la somme de connaissances
transmises : la nécessité d’articuler toute pensée
théologique de maniere christocentrée.


https://uneautrehistoire.blog4ever.com/gomart-thomas-guerres-invisibles-ndl
https://uneautrehistoire.blog4ever.com/gomart-thomas-guerres-invisibles-ndl
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html

Enfin, la relation a Dieu dans la priere m’a apporté
I'assurance que la Parole de Dieu est vivante, vient
souvent transformer nos fatalités et nous appelle

a nous appuyer sur une sagesse de Dieu qui peut
paraitre folle aux yeux des plus sages.

Quelle est cette sagesse qui seule nous pousse a
aimer notre ennemi ?

Dieu a dit: « Tu ne tueras pas ». Un ouvrage
récent, écrit par un professeur de philosophie (6),
pose la question du pourquoi ?. Quelle raison a cet
interdit, et peut-il étre construit rationnellement ? Au
bout du raisonnement, I'affirmation que cette Parole
est une révélation donnée par Dieu lui-méme pour
se révéler : « Tu ne tueras pas », un impératif qui
se révéle une promesse, une rencontre avec Celui
qui la proclame et qui rappelle que si quelgu’un
verse du sang, cela lui est compté comme s'il

avait diminué l'image divine. Cette parole est a
comprendre comme une advenue, non comme un
dogme. C’est un appel a convertir son regard.

Placer cette parole au cceur des guerres, c'est refu-
ser l'idéalisme des nations qui imposent de faire
taire leur conscience aux disciples du Christ. La
Parole de Dieu ne s’adresse pas a une entité abs-
traite, & un Etat qui aurait une justification propre.
Les institutions humaines ne tiennent leur autorité
que dans la mesure ou elles actualisent leur role de
serviteurs de Dieu pour préserver justice et ordre
dans ce monde, en mettant en ceuvre des moyens
d’action respectant la Loi de Dieu. Jean Lasserre,
pasteur réformé, dans son ouvrage Les chrétiens
et la violence (7), réunifie I'éthique chrétienne en
soumettant les responsables politiques a l'autorité
de la Révélation de Dieu. Le chrétien n’'a ainsi plus
qu’un seul chef, le Christ, et reste responsable de
ses actes.

Replacer I'exigence du commandement au coeur
des conflits restaure la nécessité de redonner sens
aux actions personnelles dans un monde en dés-
tructuration constante. Il est frappant de lire sous la
plume de Hannah Arendt que le ferment du totalita-
risme est l'indifférence de masses d'individus ato-
misés et isolés. Si un philosophe politique comme
Pierre Hassner conclut que la paix intérieure et
extérieure suppose un lien social qui ne peut se
réduire au jeu des intéréts, si I'espoir de paix ne
repose pas que sur « la solidarité des ébranlés »,
alors il faut prendre au sérieux le commandement
« Tu ne tueras pas » pour explorer des pratiques
relationnelles qui, au niveau personnel autant que
collectif, permettent de rencontrer 'ennemi comme
un proche et d'ainsi parvenir, dans le conflit qui
oppose, a témoigner de la gréce et de la paix du

Christ, cette réconciliation verticale qui amene a
lutter pour des réconciliations qui semblent impos-
sibles a vue humaine.

Ecouter cette parole « Tu ne tueras pas » et étre
certain que c’est Dieu qui nous invite a suivre cette
voie, c’est choisir le chemin de la vie et réévaluer
notre systéme théologique en plagant Christ en Sei-
gneur et seul juge a son retour. Et la proclamation
de la Bonne nouvelle pourra affronter le scepti-
cisme de ceux qui mesurent la foi selon le degré
de faisabilité et la sagesse humaine, en acceptant
de suivre, non pas des méthodes déja bien rodées
de gestion de conflits, mais la voix de I'Esprit qui
laisse I'espace a la créativité pour que les hommes
de bonne volonté mettent en ceuvre la paix, fiit-ce
au prix payé par les prophétes. Le commande-
ment de Dieu nous invite a repenser ce qui vaut la
peine d’étre vécu sous son regard. Dieu se révéle
lui-méme dans ce commandement comme le Dieu
qui seul libére et est le maitre de la vie. En libérant
son discours des charpentes échafaudées pour
convenir a ce que Jean Lasserre a nommé I'hérésie
constantinienne, la théologie pourrait initier une
nouvelle Réformation proposant d’explorer la mise
en ceuvre de la paix par la foi dans le Dieu qui a
suscité I'alliance entre Melkisedek et Abraham,
cette alliance de paix au plus fort des tourmentes
et des victoires humaines acquises par la force de
la guerre. Ma conviction est que Dieu se préoccupe
en priorité du salut de I'dAme et qu’ainsi, notre préoc-
cupation devrait aussi étre celle-la. S'il est vrai qu'a
vue humaine, la force semble le seul recours, que
tuer un homme peut proportionnellement s’équi-
librer par une victoire, ce n’est que partiellement
vrai et peut-étre méme totalement faux. Méme les
politologues sont interloqués et poursuivent des
analyses sur ce qu'ils appellent « la puissance des
faibles : la résistance civile et la non-violence ».

Le Prince de paix, Christ lui-méme a enseigné,
(notamment avec les Béatitudes), incarné tout au
long de son ministere, dans les rencontres avec
ses opposants, en guérissant méme des citoyens
de I'empire ennemi, cette attitude qu’a vue humaine
nous jugeons impossible face a 'opposition
violente : il a dévoilé cet amour qui surpasse
linimitié.

Notre communion au Sauveur nous conduit a
suivre sa voie en tant que disciples, et nous donne,
en tant que théologiens, la mission de chercher les
moyens qui, de méme nature que la fin recherchée,
puisés a la source de 'Esprit, pourront fournir

aux chrétiens mais aussi au monde, y compris le
monde politique, des ressources pour vivre la paix,
lutter autrement et résister a la tentation de céder a
la violence pour trouver la paix.

23

(6) Kévin Cappelli,
L'interdit du meurtre,
Chemins vers ses fon-
dements et son origine,
Editions Apogée (Ateliers
populaires de philoso-
phie), 2022.

(7) Jean Lasserre (1908-
1983), Les chrétiens et
la violence, préface de
Frédéric Rognon, Olivé-
tan, 2008 (1965).

FOI&VIE 2024/3-4 Dieu a-t-il réellement dit « Tu ne tueras pas » ?, pp.24-26



FOI&VIE 2024/3-4 Aimer son ennemi ou le triomphe de l'imagination éthique, pp.21-23

24

3 TU NE "
P TUERAS PAS

* Enseigne la philosophie
a la Faculté universitaire
de théologie protestante
(FUTP) de Bruxelles. Sa
thése a été prononcée

le samedi 25 juin 2022
a 18h30, apres celle de
Murielle Minassian, la
séquence étant animée
par Olivier Abel. La vidéo
avec sa thése peut étre
visionnée sur la chaine
YouTube de Regards
protestants.

L'idée de "'amour
de 'ennemi
contrarie

la pensée, choque
la sensibilité et
parfois enflamme
les passions.
L'idée, surtout en
période de guerre,
suscite

une résistance
de la part

de la conscience
commune. Un

« Oui, d’accord,
mais ... » surgit
immédiatement,
qui signale

une inadéquation
dans l'ordre

de I’émotion

et un contresens
dans l'ordre

de la raison.
Pour le chrétien,
cela devrait

se présenter
difféeremment.

(1) Matthieu 5,44.

(2) Prononcé a la Dexter
Avenue Baptist Church
de Montgomery (Ala-
bama) le 17 novembre
1957. On peut en lire le
texte original (d'apres
I'enregistrement sonore)
sur le site du Martin
Luther King J* Research
and Education Institute
de I'Université Stanford.

Bombardement
en 2016 a Sanaa,
capitale du Yémen
(photo Fahd Sadi,
CCBY 3.0).

Aimer

son ennemi

ou le triomphe
de I'imagination
ethique

e S

« Aimez vos ennemis » (1) : tactique, comman-
dement, naiveté ? ... Quelle que soit la réponse,
une chose semble évidente : 'idée de 'amour de
I'ennemi contrarie la pensée, choque la sensibilité
et parfois enflamme les passions. L'idée, surtout en
période de guerre, suscite une résistance de la part
de la conscience commune. Un « Oui, d’accord,
mais ... » surgit immeédiatement, qui signale une
inadéquation dans 'ordre de I'émotion et un contre-
sens dans l'ordre de la raison.

Aimer l'individu,
lutter contre le systéeme
(Luther King)

Pour le chrétien, cela devrait se présenter différem-
ment. Comme ['affirmait Martin Luther King dans
son sermon Loving your ennemies (2) :

« We have the Christian and moral responsibility to
seek to discover the meaning of these words, and

to discover how we can live out this command, and
why we should live by this command. » (Nous avons
la responsabilité chrétienne et morale de chercher

a découvrir le sens de ces paroles et de découvrir
comment nous pouvons vivre ce commandement et
pourquoi nous devrions vivre par ce commandement).

« Responsabilité chrétienne et morale », « com-
mandement » : concepts lourds d’un vocabulaire
final qui signalent une décision existentielle
engageant a la fois la raison et la volonté d’'une
communauté, d’un nous, a la recherche d'une
pratique et d’'une tonalité affective face a 'ennemi,
en accord avec les principes de son Dieu. Dans
I'histoire, cette quéte ne s’est pas avérée facile ; et
face a I'énormité de la tache mais aussi aux insuc-
ces répétés, on arrive souvent a la rejeter comme
idéaliste, impraticable, utopique ... Martin Luther
King constate :


https://www.youtube.com/watch?v=wdlZYVp6Tno
https://www.youtube.com/watch?v=wdlZYVp6Tno
https://www.youtube.com/watch?v=g6-EZQqPjro
https://kinginstitute.stanford.edu/king-papers/documents/loving-your-enemies-sermon-delivered-dexter-avenue-baptist-church#fn1
https://kinginstitute.stanford.edu/king-papers/documents/loving-your-enemies-sermon-delivered-dexter-avenue-baptist-church#fn1
https://kinginstitute.stanford.edu/king-papers/documents/loving-your-enemies-sermon-delivered-dexter-avenue-baptist-church#fn1

« And over the centuries, many persons have argued
that this is an extremely difficult command. Many
would go so far as to say that it just isn’t possible

to move out into the actual practice of this glorious
command. They would go so far as to say that this

is just additional proof that Jesus was an impractical
idealist who never quite came down to earth » (Et au
cours des siécles, beaucoup de gens ont soutenu qu'il
s'agissait d'un commandement extrémement difficile.
Beaucoup iraient jusqu’a dire qu'il n’est tout simple-
ment pas possible de passer a la pratique réelle de ce
commandement glorieux. lls iraient jusqu’a dire que ce
n'est qu'une preuve supplémentaire que Jésus était
un idéaliste qui manquait d’esprit pratique et qui n'a
jamais eu les pieds sur terre).

De ce point de vue, on devrait se contenter de
résoudre le dilemme de l'inimitié en faisant appel au
principe d’une éthique et d’'une prudence ordinaire,
pieds sur terre, tout en regrettant éventuellement
notre incapacité a rester fideles aux enseigne-
ments de Jésus et obéir & son commandement. En
I'absence d'une meilleure alternative, I'appel a une
pensée et politique du moindre mal (avec toutes
ses difficultés, lacunes et compromis), serait peut-
étre davantage a la portée de tous. Bien entendu,
ce n'est pas la position envisagée par le pasteur
ameéricain :

« But far from being an impractical idealist, Jesus

has become the practical realist. The words of his
text glitter in our eyes with a new urgency. Far from
being the pious injunction of an utopian dreamer, this
command is an absolute necessity for the survival of
our civilization. Yes, it is love that will save our world
and our civilization, love even for enemies » (Mais loin
d'étre un idéaliste qui manque d’esprit pratique, Jésus
est devenu le réaliste pratique. Les mots de son texte
brillent dans nos yeux avec une nouvelle urgence.
Loin d’étre 'injonction pieuse d'un réveur utopique,

ce commandement est une nécessité absolue pour la
survie de notre civilisation. Oui, c’est I'amour qui sau-
vera notre monde et notre civilisation, 'amour méme
pour les ennemis).

Mais si 'amour « sauvera notre monde et notre
civilisation », ma question est (le probléme étant
généralement qu'on a le commandement mais pas
linstruction) : Comment faire pour aimer méme I'en-
nemi ? Je pense que I'élément fondamental de ce
sermon est de nous offrir une voie pratique parce
que Luther King réalise qu'il s'agit d’'une question
essentielle, fondamentale et surtout pratique : le
comment le faire devient plus important que le
pourquoi le faire, le coté pratique passe avant le
pari théorique. Conscient de cette primauté de
l'ordre pratique, King nous propose trois maniéres,
trois stratégies, trois voies capables de nous aider
dans la difficile quéte de 'amour de I'ennemi (je me
suis permis de les exprimer dans un langage plus
philosophique) :

La premiére voie est la révélation éthique de
soi-méme & soi-méme : moment de courage et de
vérité, ple moi. La présence de 'ennemi en tant
qu’autre & aimer implique un repli sur soi, un ques-
tionnement de soi et de son histoire :

« Begin with yourself. There might be something within
you that arouses the tragic response in the other
individual » (Commencez par vous-méme, il pourrait

y avoir quelque chose en vous qui suscite la tragique
réaction de haine chez I'autre individu).

La deuxiéme voie est la découverte de l'autre

en tant qu'autre & aimer : pdle toi comme moi.
L'identité de I'autre ne se réduit pas a son actuali-
sation en tant que mon ennemi, nous partageons
une condition ontologique, imparfaite, décentrée,
schizophrénique : nous sommes en guerre avec
nous-mémes. Luther King (avec une référence
culturelle claire) dit :

« There is a recalcitrant South of our soul revolting
against the North of our soul. And there is this conti-
nual struggle within the very structure of every indivi-
dual life » (Il'y a un Sud récalcitrant de notre &me qui
se révolte contre le Nord de notre &me. Mais les deux
coexistent en nous, en tensions et parfois en lutte).

Il nous propose de trouver le centre du bien dans
I'autre, de placer notre attention sur celui-ci. Il est
convaincu que cela changera notre attitude envers
|ui.

La troisiéme voie (et c’est un peu plus difficile) est
la victoire interdite : pdle toi et moi et Lui, moment
de la bonne volonté créative et compréhensive,
travail de 'amour de Dieu dans la vie des gens.
Ce qui veut dire qu’on peut de temps en temps se
mettre entre parenthéses et laisser Dieu faire son
travail :

« And when you rise to love on this level, you begin to
love men, not because they are likeable, but because
God loves them. You look at every man, and you love
him because you know God loves him. And he might
be the worst person you've ever seen » (Et quand
vous vous élevez a aimer a ce niveau, vous commen-
cez a aimer les hommes non parce qu'ils sont sympa-
thiques mais parce que Dieu les aime. Vous regardez
chaque homme et vous I'aimez parce que vous savez
que Dieu I'aime. Et il pourrait étre la pire personne que
VOuS ayez jamais vu).

Et il dit aussi que 'amour (agape) est « créateur »,
« compréhensif, bonne volonté rédemptrice pour
tous les hommes », que c'est « refuser de faire
quoique ce soit pour vaincre un individu ». Avec
une idée qui me semble révolutionnaire, « le refus
de vaincre tout individu »

25

FOI&VIE 2024/3-4 Aimer son ennemi ou le triomphe de I'imagination éthique, pp.21-23



FOI&VIE 2024/3-4 Aimer son ennemi ou le triomphe de I'imagination éthique, pp.21-23

26

(3) Texte prononcé en
1976 a Chicago puis
publié en frangais dans
ETR (1980/3,

pp.420-425) puis Esprit
(2006/3 (mars-avril, La
pensée Riceceur),

pp.167-173).

(4) Esprit, art.cit.,
pp.170-171.

(5) Ibid., p.169.

(6) Contingency, Irony
and Solidarity, Cam-
bridge University Press,
1989. Traduction de
Pierre-Emmanuel Dauzat
chez Armand Colin
(Théories) en 1997.

(7) Ibid., p.9.

« When you rise to the level of love, of its great beauty
and power, you seek only to defeat evil systems »
(Lorsque vous vous élevez au niveau de 'amour, de
sa grande beauté et de sa puissance, vous ne cher-
chez qu'a vaincre les systémes pervers).

L'idée de la victoire interdite s'applique au niveau
de l'individu mais elle devient en effet un contre-
sens quand on I'applique a des systémes. Vous
devez, dit-il, « aimer » l'individu mais lutter contre

« le systéme ». Si le systéme est pervers, vous
luttez contre le systéme ... mais vous continuez

a aimer l'autre. Ne jamais vaincre I'individu mais
toujours le systéme. Si je suis le texte de King dans
sa démarche. Il donne aprés trois raisons « d’aimer
nos ennemis »

parce que la haine ne peut créer que de la haine ;

parce que la haine change la personnalité de celui qui
hait ;

parce que I'amour a une puissance rédemptrice.

Voila la justification, le pourquoi. Et on est tous,
jespére, d’accord avec ces raisons.

C’est une tache affreusement difficile, surtout

en période de guerre. Et si la tache est difficile,
I'application est encore plus difficile. Comme

Paul Ricceur, je me pose la question : « Faut-il
aller jusque-la ?». Il y a la notion de respect, il y

a l'impératif catégorique de Kant, la théorie de la
guerre juste ... Mais faut-il vraiment aller jusque-

la ? Ce commandement n'est-il pas excessif ? Pour
Riceeur, la réponse est oui, sans que cela invalide
le projet si 'on comprend la logique de Jésus qui
est une logique divine. Ricceur &crit dans Equi-
valence et surabondance (3) que si on comprend

la raison, on comprend la logique. Cette logique
divine se propose effectivement de briser et de
dépasser une autre logique cette fois-ci humaine,
qui est la logique de I'équivalence, de I'échange, de
I'économique. Ce commandement est censé nous
réorienter vers un niveau plus profond qui surpasse
la simple application d’'une régle au niveau d’'une
remobilisation de 'imagination éthique. Le carac-
tére excessif, surabondant de la logique de Jésus
est en fait une pratique rhétorique afin de pouvoir
créer cet espace de reconstruction, de réévaluation
et de recréation de notre éthique :

« Notre imagination, c’est le pouvoir de nous ouvrir
de nouvelles possibilités, de découvrir une autre voie
en voyant les choses autrement » (4).

Par mon expérience, je dirais : une autre voie en
disant les choses autrement. Ce type de rhétorique
qui respecte une logique de surabondance aboultit
a la création d’un espace ol un nouveau vocabu-
laire peut décrire, faire resurgir la réalité autrement
et replacer le role et le cadre de la rencontre avec
I'autre. Si jai été séduit par le texte de Ricoeur,
c'est qu'il napplique pas cette logique a I'ennemi
mais parle d'autre chose.

Exemples de cette logique de surabondance :

« Si quelqu’un te gifle sur la joue droite, tends-lui aussi
l'autre joue. Si quelqu’un veut te faire un procés pour
te prendre ta chemise, laisse-lui aussi ton manteau. »
(Matthieu 5,39-40).

C’est un divorce entre la culture du passé et la
possibilité de réévaluer. L'excés est un procédé
rhétorique qui offre cette possibilité. Je trouve le
projet trés ambitieux parce que, si on réfléchit, (et je
cite encore Riceeur) :

« Chaque fois une action est demandée qui est exac-
tement opposée a ce que nous ferions naturellement
dans cette situation : répondre coup pour coup » (5).

L'idée est de briser le cycle de I'équivalence.

Le choix est entre un idéalisme (impratique) et un
réalisme (pratique). Un choix trés difficile ... Mais je
dirais plutét qu’en ce qui concerne I'ennemi, Jésus
était pragmatiste. Pourquoi et dans quel cadre
conceptuel ? Dans Contingence, ironie et solidarité
(6), le philosophe américain Richard Rorty disait :

« Conformément & mes propres préceptes, je ne vais
pas argumenter contre le vocabulaire que je souhaite
remplacer. Je vais plutdt essayer de rendre séduisant
le vocabulaire que je préfére en montrant comment on
peut l'utiliser pour décrire une pluralité de sujets » (7).

Voila le néopragmatiste au travail, voila le mani-
feste du néopragmatiste Rorty. Pour moi, cette idée
de ne pas critiquer mais de continuer a décrire le
monde dans un vocabulaire plus intéressant, plus
nuance, est capable de créer une nouvelle sensi-
bilité.


https://www.persee.fr/doc/ether_0014-2239_1980_num_55_3_2580
https://www.persee.fr/doc/ether_0014-2239_1980_num_55_3_2580
https://shs.cairn.info/revue-esprit-2006-3-page-167?lang=fr
https://shs.cairn.info/revue-esprit-2006-3-page-167?lang=fr
https://shs.cairn.info/revue-esprit-2006-3-page-167?lang=fr

a controverse théologique sur la guerre oppose
traditionnellement ceux qui essayent de fixer les
conditions d’une guerre juste aux tenants d’'un
pacifisme strict. Mais lors des Rendez-vous de la
pensée protestante, un consensus s’est dégagé
dés I'ouverture des débats : la guerre juste n'existe
pas. Si elle a lieu de facto, elle n’existe pas de jure.
Dés lors, la guerre est reléguée du coté de I'impen-
sable. Lors de ces Rendez-vous, elle a été traitée
souvent comme un cas particulier d’application du
cinquiéme commandement. Faire la guerre revient
a tuer, si bien que I'un et 'autre sont frappés par le
méme interdit ; « Tu ne tueras pas ».

Est-ce aussi simple ? La maniére la plus adéquate
de penser la guerre est-elle de la définir comme
une tuerie ? D'un point de vue théologique, la
guerre est ainsi placée du coté du péché. Aurore
Dumont oppose la guerre, expression de la frag-
mentation du monde, & une théologie de l'unité de
la création premiére. La guerre, en ce sens, est un
révélateur de la chute et du péché dans son carac-
tére structurel, comme une forme du mal dont tout
étre humain porte la responsabilité, méme s'il ne I'a
pas expressément voulu. Frédéric Chavel souligne
lui aussi que I'état normal du monde tel que nous y
vivons est le conflit. Mais il plaide pour un traite-
ment doux de la conflictualité, de telle sorte que la
guerre n‘apparaisse pas comme une fatalité, mais
demeure isolée dans son anormalité : il ne s’agirait
pas d’admettre la guerre par simple réalisme.

Selon Murielle Minassian, il ne s’agit pas non plus
d’'opposer a la guerre une réaction réaliste. Il n’y a
pas de moindre mal qui consisterait a prendre les
armes seulement pour se défendre. Plusieurs inter-
venants ont proné 'éthique radicale de I'amour des
ennemis (Matthieu 5,44). La pratique de cet amour
sans limites s'impose pour des raisons d’ordre

christologique, explique Murielle Minassian, comme
une imitation de Jésus-Christ. Gheorghe Socaciu
présente Martin Luther King comme 'exemple
d’une transposition de cette éthique dans le do-
maine spirituel, a travers une démarche concréte :
pour parvenir a aimer son ennemi, examiner son
propre péché, considérer que mon ennemi a peut-
étre des amis, et renoncer a le vaincre.

La radicalité du précepte donne au cinquiéme com-
mandement toute son ampleur. Mais le mal systé-
mique qu’est la guerre n’appelle-t-il pas en reméde
un bien tout aussi structurel ? Le précepte d’aimer
ses ennemis reléve d’'une exhortation adressée
aux individus chrétiens. Reste que la réponse a la
guerre doit étre projetée a I'échelle des structures.

C’est du moins ce que suggére Luca Marulli a partir
de I'évangile de Marc. La structure bien faisante
que les écrits néotestamentaires invitent & opposer
aux forces du mal porte un nom : c’est le Royaume
de Dieu. Ce dernier ne s'instaure pas selon une
logique impérialiste, mais sur le mode du renonce-
ment a la conquéte, puisque Jésus n’impose pas sa
présence, mais se laisse exclure.

Le Royaume est toutefois une réalité eschatolo-
gique. Peut-elle étre anticipée de maniére non
fragmentaire, sur un mode structurel ? Oui : dans
I'Eglise, répondent nos intervenants. Il est frappant
que les questions d’ecclésiologie s'imposent dés
lors qu'ils tentent de passer de I'éthique individuelle
de la non-violence a la construction collective de

la paix. L'Eglise est dans le monde, mais elle n'est
pas du monde : cette tension est I'enjeu du débat.
Neal Blough dénonce l'identification souvent trop
rapide des Eglises protestantes aux nations dans
lesquelles elles se trouvent et plaide pour une
ecclésiologie qui assume la notion de catholicité.
Aurore Dumont et Gheorghe Socaciu exhortent les
Eglises & se positionner face aux Etats pour leur
précher la paix dans le langage théologique qui leur
est propre. Les Eglises devraient-elles pour autant
se mettre a part pour constituer un laboratoire de la
non-violence collective ? Plus qu’un devoir théolo-
gique, c’est peut-étre 1a un réflexe d’Eglise minori-
taire, souligne un des participants : est-il seulement
possible de laisser la guerre aux autres, en isolant
I'Eglise de la société qui I'environne ? Une partici-
pante rappelle qu'en ecclésiologie luthéro-réformée,
I'Eglise elle-méme s'envisage comme pécheresse,
et donc en déficit par rapport au Royaume de Dieu.

Le théologien mennonite Neal Blough invite & sortir
de ces alternatives en essayant de penser I'Eglise
dans le temps. Pour que les Eglises puissent
contribuer a I'édification collective de la paix méme
en-dehors de leurs frontiéres, il faut du temps — il

27

TU NE ==
P TUERAS PAS

* Enseigne la théolo-
gie systématique a la
Faculté de théologie
protestante de I'Univer-
sité de Strasbourg et
est membre du Conseil
d’administration des
Rendez-vous de la
pensée protestante.

FOI&VIE 2024/3-4 Une parole de paix qui ne soit pas triomphante (synthése), pp.27-28



FOI&VIE 2024/3-4 Une parole de paix qui ne soit pas triomphante (synthése), pp.27-28

28

Précher la paix,
oui. La non-
violence, oui.

Mais en mode
mineur (ce n’est
pas possible

de dire : Déposez
les armes). Porter
une parole de paix
qui ne soit pas
triomphante, (...).
La guerre pourrait
alors s’envisager
comme un péché
dont nous sommes
coresponsables

et qui nous engage
a ’empathie.

Les bords de Seine

a la Faculté libre de
théologie évangélique.
(vidéo Visite virtuelle
du campus, 2021).

faut entrer dans une temporalité différente per-
mettant de passer de I'éthique individuelle a une
construction collective de la paix. Il s'agit d’abord
d’un temps pris pour regarder la guerre de plus
loin. La coincidence entre la guerre d’Ukraine et

les Rendez-vous a eu peu d’influence sur nos
discussions, et pour cause : cette guerre nous a
pris par surprise. Et il serait inquiétant que la guerre
ne nous surprenne plus. Mais le traitement de la
guerre sur le plan de I'éthique requiert qu'on n’en
reste pas la et qu'on prenne le temps de la consi-
dérer longuement, méme et surtout lorsqu’elle n'est
pas a nos portes. L'enjeu, dés lors, n'est plus de
décider si les Eglises devraient constituer de petits
bastions de non-violence, mais d’y mettre en ceuvre
le slogan ainsi reformulé : « Si tu veux la paix,
prépare la paix », en parlant de guerre et de paix
au catéchisme, en créant des formations universi-
taires sur I'économie de paix ou sur la médiation
civile des conflits, etc. En définitive, I'Eglise serait
Eglise non pas en anticipant le Royaume par un
pacifisme exemplaire jeté a la face du monde, mais
plutdt en embrassant sa condition d’Eglise dans le
temps et en déployant sa compétence en matiére
de construction d'une paix durable. A 'anomalie

P

9T

de la guerre, elle n'opposerait pas seulement la
conflictualité douce, ni quelques accalmies dans
un monde fragmenté, mais la paix offerte comme
norme.

En définitive, le sujet abordé cette année aux
Rendez-vous a mis au jour des tensions d’ordre
théologique (plutét que de véritables oppositions)
dans des lieux parfois inattendus :

la tension entre une anthropologie pessimiste et la
vision optimiste d’un chrétien rendu capable de trans-
former la société ;

la tension entre une conception de 'Eglise comme lieu
de résistance, légitime pour promouvoir une forme de
limpidité morale, et l'Eglise ol la saleté de la guerre
pénetre inévitablement, puisque nous y sommes ;

la tension — connexe — entre 'Eglise et le Royaume,
entre l'ici et 'aprés : anticiper le Royaume, contre

le monde, ou endurer avec le monde ce dont nous
sommes coresponsables, en attendant le Royaume ;

des tensions en matiére d'interprétation de la Croix,
située & mi-chemin entre la création originelle et le
Royaume a venir : la Croix est-elle un lieu de salut
ou un objet d'imitation ?, signifie-t-elle la singularité
incomparable de la destinée du Christ, ou s'agit-il
d’'une clé pour s’exercer a une non-violence analogue
acelle de Jésus ?

Ces tensions sont peut-étre I'expression d’une
différence fondamentale — non pas une divergence
insurmontable, mais deux gestes théologiques
ayant chacun sa logique propre, qui transparait
dans des énoncés particuliers.

En tant que luthérienne, j'envisage sans peine
I'Eglise comme pécheresse. Mais ce péché ne peut
et ne doit pas étre congu comme une fatalité. C'est
pourquoi je suis sensible & la notion de temporalité
telle qu’elle a été introduite dans nos discussions :
la paix est le chantier de I'Eglise annongant le
Royaume de Dieu.

Précher la paix, oui. La non-violence, oui. Mais en
mode mineur (ce n'est pas possible de dire : Dépo-
sez les armes). Porter une parole de paix qui ne
soit pas triomphante, puisque la guerre est encore
la et que nous sommes encore du monde, une
parole de paix de l'ordre de la promesse, réservant
les cantiques de victoire & I'horizon eschatologique.
La guerre pourrait alors s’envisager comme un
péché dont nous sommes coresponsables et qui
nous engage a I'empathie (y compris envers ceux
qui n'ont pas d’autre choix que de prendre les
armes) — une empathie qui ne signifie pas qu'on
assume la responsabilité de la guerre, mais qu’on
assume le péché commun.


https://www.youtube.com/watch?v=XtnqTSKRmM8&t=11s
https://www.youtube.com/watch?v=XtnqTSKRmM8&t=11s

e voudrais que nous puissions célébrer cette
rencontre comme il se doit : le fait que toutes ces
facultés protestantes francophones se retrouvent
au méme endroit pendant le méme week-end est
pour le moins exceptionnel. Vous étes beaucoup
a venir pour la premiére fois aux Rendez-vous de
la pensée protestante et il est trés important que
jessaye de partager avec vous nos fonctionne-
ment, état d’esprit et méthodologie dans la maniére
de discuter. Ce n’est pas une méthodologie habi-
tuelle, et on a pris d’ailleurs beaucoup de temps
pour essayer de la penser, de la réfléchir. Pour
vous donner une ouverture et que vous puissiez
comprendre quel est notre état d’esprit, je voudrais
commencer par une citation de Umberto Eco dans
son roman Le pendule de Foucault :

« A tout probléme complexe, il y a une solution simple
et elle est fausse. Modifions I'adage : & tout probléme
complexe, il y a deux solutions simples qui s'opposent
et elles sont fausses. Car le débat procéde par argu-
ment et contre-argument avec la tentation de pousser
a bout une seule logique » (1).

C’est comme ¢a que I'on discute d’habitude : cha-
cun va d’'argument en contre-argument en pous-
sant le plus loin possible une seule logique pour
essayer de convaincre l'autre. C’est ainsi certaine-
ment qu’on a participé vous et moi a de multiples
colloques ou chacun est dans son tunnel de parole,
présente ce qu'il a a dire et s’en va sans écouter ce
que dit l'autre. Ou alors on rentre dans des espéces
de tables rondes ol on essaie de convaincre I'autre
que I'on a raison.

C’est pour essayer de sortir de ce fonctionnement
d’opposition en miroir qui ne convainc personne (en
général, on sait déja ce que va dire 'autre avant
qu'il ne l'ait dit) que nous avons développé une
méthodologie différente pour faire des migrations
de pensée. C'est Jean-Bertrand Pontalis qui le dit :

« Que serait une pensée qui ignorerait le déplace-
ment, une pensée qui ferait du sur-place ? Ce serait
une pensée qui voudrait que les choses soient comme

elles le pensent, une pensée peu généreuse a I'égard
de la richesse infinie de la polysémie du monde
sensible » (2).

Pour rentrer dans cette possibilité d’'une pensée qui
se déplace, nous avons quelques présupposés.

Le premier présupposé est la conviction qu'il faut
parler & partir de convictions éclairées et bien
pesées dans l'attestation d’un ici je me tiens. Cela
veut dire que chacun est censé (appelé a) parler
pour lui-méme et non pas pour l'institution. Nous
ne représentons aucune institution et nous n’avons
aucune légitimité pour représenter quelque institu-
tion que ce soit. Ici, nous essayons de parler en je,
modestement (peut-étre), humblement (certaine-
ment) pour dire : Voila ou je me tiens.

Le deuxiéme présupposé est que penser prend

du temps. Voila pourquoi /e Rendez-vous ou on

se retrouve pendant un week-end est précédé de
tout un travail en amont ou on a posé un sujet et
essayé de poser aussi un argumentaire autour

de ce sujet-la pour complexifier la pensée. On est
allé chercher des bindmes dans les facultés pour
faire travailler les gens entre eux a plusieurs. Ces
bindmes ont échangé leurs theses pour bien com-
prendre ce que 'autre avait essayé de mettre sur
pied a propos de la problématique. Et puis enfin on
se retrouve ... Penser & plusieurs prend du temps
et il est nécessaire de se dire : Peut-étre que je n'ai
pas tout compris et peut-étre que je dois m'interdire
d'essentialiser la pensée de I'autre. Peut-étre que
je suis en train de penser (et il faut donc se donner
une chance d’étre en train de penser) et que je

n’ai pas abouti, que je balbutie peut-étre ... C'est
un présupposé trés important quand on rentre en
dialogue.

Le troisiéme présupposé absolument indispensable
pour qu’un véritable dialogue s'instaure est qu'il
semble nécessaire de se considérer les uns les
autres. Je parle de considération bien plus que

29
P'i___..__,fm_.

UNE GUERRE

JUSTE ? go

*Voir p.5. Allocution de
bienvenue prononcée
le samedi 24 juin 2023
a 9h30 au Palais Uni-
versitaire (voir la vidéo
sur la chaine YouTube
des

).

(1) Umberto Eco, Le
pendule de Foucault,
traduction de Jean-Noél
Schifano, Grasset, 1990
(Il pendolo di Foucault,
Bompiani, 1988).

(2) Traversée des
ombres, Gallimard
(Blanche), 2003 (Folio,
2005).

FOI&VIE 2024/3-4 Une guerre juste ?, pp.29-31


https://www.youtube.com/watch?v=xIYTaAj7BfQ
https://www.youtube.com/watch?v=xIYTaAj7BfQ

FOI&VIE 2024/3-4 Une guerre juste ?, pp.29-31

30
(3) Voir pp.27-28.

Je parle

de considération
bien plus

que de respect ou
de bienveillance,
de considération
réciproque comme
égaux : égaux

en intelligence.
Personne ne peut
prétendre capturer
Pintelligence

et la rationalité
pour lui-méme.
Supposons-nous
égaux

en intelligence et
égaux en foi aussi,
en qualité de lien
avec le Christ.
C’est tres
important pour
nous que personne
ne capture

non plus le fait
d’étre chrétien
pour lui-méme,

en excluant 'autre.

L'aula

du Palais universitaire
de Strasbourg

(photo Valentin R.,
CCO0 1.0 Universel).

de respect ou de bienveillance, de considération
réciproque comme égaux : égaux en intelligence.
Personne ne peut prétendre capturer 'intelligence
et |a rationalité pour lui-méme. Supposons-nous
égaux en intelligence et égaux en foi aussi, en
qualité de lien avec le Christ. C’est trés important
pour nous que personne ne capture non plus le fait
d'étre chrétien pour lui-méme, en excluant 'autre.
Nous prétendons étre égaux en intelligence et en
foi pour étre a égalité quand nous rentrons dans
une conversation. Ce n’est pas forcément un acquis
au départ mais nous espérons que cela deviendra
une réalité. Au sein du conseil d’administration des
Rendez-vous qui représente un peu toutes nos
familles spirituelles, nous avons expérimenté qu'il
est possible et extrémement fructueux de se consi-
dérer comme égaux en intelligence et en foi, que
c'était une porte d’entrée vers une amitié partagée
et réciproque.

4. Eviter
les postures

Le quatriéme présupposé est qu'il nous semble
important de prendre conscience que chaque
tradition religieuse, chaque famille spirituelle qui
compose notre protestantisme est le fruit d'une
histoire longue qui n'est pas encore terminée, qui
n’a pas encore dit son dernier mot. Quelle que soit
la famille de pensée dans laquelle je m'inscris (libé-
rale, confessante, christianisme social ...), je suis
dans une histoire qui n'a pas dit son dernier mot.

Il est donc impossible d’enfermer quelqu’un dans
sa famille de pensée et d’enfermer cette famille de
pensée dans une posture. Essayons autant que
possible d'éviter les postures, parce que la diver-
sité des convictions est une réalité importante qui
devient de plus en plus incontournable par

la mondialisation des idées. Nous sommes traver-
sés de pluriel et c’est une réalité qu'il ne faut pas
nier.

Dans un dialogue juste, il est nécessaire d'oser dire
non. |l faut oser s'opposer et ne pas masquer les
désaccords. Un véritable dialogue ne peut pas se
dire autrement que dans la vérité tout en apprenant
peut-étre a distinguer la vérité et la sincérité : ce
n'est pas parce que je pense quelque chose sincé-
rement que j'ai forcément vrai.

Les 3 questions
a se poser dans I'échange

Si vous adhérez a ces présupposés avec nous (le
conseil d’administration des Rendez-vous de la
pensée protestante), alors nous vous demandons
de vous inscrire dans ces débats qui ont été prépa-
rés bien avant votre arrivée. Il y aura deux débats
avec quatre bindmes (la voilure est un peu réduite
par rapport a I'an dernier car le sujet a déja été
entamé mais il faut I'approfondir) qui ont accepté
de jouer le jeu, venus des facultés de Bruxelles,
de Collonges, d’Aix et de Montpellier et que I'on
peut remercier vivement (applaudissements) !
Chaque bindme a déja travaillé le sujet a partir de
la synthése que Madeleine Wieger avait faite a la
fin des Rendez-vous de Vaux sur Seine (3), pour
enclencher la réflexion a partir de ce qui a été fait
I'an dernier. Chacun a travaillé de son c6té pour
poser des théses et chaque these a été échangée
(Bruxelles avec Collonges, Montpellier avec Aix).
Chacun s'est posé trois questions ...

1. Ai-je bien compris ce que tu as dit ?

La premiére question que I'on se pose toujours
pour déployer (y compris dans les travaux de
groupe) est : Est-ce que j'ai bien compris ce que




I'autre a dit ? Ai-je bien saisi sa pensée ? Si jai
bien compris ce que l'autre a dit, voila ce que jai
entendu. Il faut donc légitimement laisser la
possibilité & 'autre de dire : Tu ne m’as pas bien
compris. Ou : je ne me suis pas bien exprimé,
voila ce que je voulais dire, il est possible que I'on
corrige cela.

2. Quels sont nos points d’accord
et de désaccord ?

Deuxieéme question que I'on se pose : Quels sont
nos points d’accord ou de désaccord a partir de la
ou je suis ? Sijentends ce que tu dis, voila ou je
suis d'accord, voila ou je ne suis pas d'accord. Et
je dois expliquer le désaccord, ce chemin entre ce
que tu as dit et ce que je crois ou ce que je pense.

3. En quoi notre écart
peut-il produire du neuf ?

Une fois explorés ces deux pdles de la discussion
sur les accords et les désaccords, se pose une
troisiéme question qui n’est pas : Comment puis-je
te convaincre que jai raison et que tu as tort 2.

Qui n'est pas : Comment puis-je te dire ma part de
vérité et défendre ce que je dois défendre ? Nous
aimerions (c’est notre méthodologie) abandonner
cette maniére de faire pour essayer de rendre
fructueux cet écart. Le philosophe Frangois Jullien
propose cette pensée de I'écart et de la décoinci-
dence, qui nous aide a dire : J’ai entendu ¢a, je me
situe 1, en quoi ce trajet peut-il étre fructueux ? : la
ol je peux faire un pas, la ou tu peux faire un pas,
|a ou cette différence-la peut produire du neuf ...
Tout I'enjeu des Rendez-vous de la pensée protes-
tante est de se dire : il y a du neuf possible dans

la différence de ce que nous pensons. Quelque

chose d'inattendu peut arriver de nos débats dans
cette différence-Ia, cet écart-1a, ce cheminement-
la. Nous attendons de nos débats qu'il y ait de
linattendu, quelque chose que nous n'avons pas
encore entendu, ce que Francois Jullien appelle
I'inoui au sens propre du terme : ce qui n'a jamais
été entendu, qui n'a traversé l'oreille de personne
jusqu’a maintenant et qui (C'est ce que nous espé-
rons) peut produire de la pensée neuve a partir de
cette pensée de I'écart. C'est trés important !

Le cheminement

Les bindbmes vont donc jouer le jeu de ces trois
questionnements avec des gens du conseil d’admi-
nistration qui vont animer le débat. Nous allons
assister a cela et puis nous allons avoir un travail
de groupe, toujours sur ces trois questions-la. On
ne va pas vous dire avec qui vous allez devoir dis-
cuter : on se considére les uns les autres a égalité
d'intelligence et de foi et donc vous irez discuter
avec qui vous avez envie de discuter, toujours a
partir de ces trois questions : Est-ce que j’ai bien
compris ? ; Quels sont mes points d’accord et de
désaccord ; En quoi est-ce que ¢a peut étre fruc-
tueux ?. Quand nous aurons rassemblé nos travaux
(ce que nous avons entendu, ce que nous avons
discuté dans les groupes), nous aurons une plé-
niére pour échanger tous ensemble, puis la soirée
publique. Pendant notre cheminement, Matthieu
Richelle (qui vient de Louvain) écoute et proposera
une synthése de nos débats qui sera aussi discutée
par 'assemblée. Tous nos débats seront enregis-
trés (et vous pourrez retrouver cela sur la page
YouTube des Rendez-vous) et retranscrits (et

cela sera publié par Foi&Vie). Je vous remercie,
bon débat, bon Rendez-vous la pensée protes-
tante !

31

J’ai entendu ¢a,

je me situe I3,

en quoi ce trajet
peut-il étre
fructueux ? :

la ou je peux faire
un pas,

la ou tu peux faire
un pas, la ou

cette différence-la
peut produire

du neuf ...

Tout I'enjeu des
Rendez-vous de la
pensée protestante
est de se dire :

il y a du neuf
possible dans

la différence de ce
que nous pensons.
Quelque chose
d’inattendu

peut arriver de
nos débats dans
cette différence-la,
cet écart-la, ce
cheminement-la.

Intérieur

du Temple Neuf
de Strasbourg
(photo Ji-Elle,
CC BY-SA 3.0).

FOI&VIE 2024/3-4 Une guerre juste ?, pp.29-31



FOI&VIE 2024/3-4 Juste la guerre, pp.32-35

Juste la guerre

Otto Dix, Der Krieg (1929-1932, panneau central, Dresde, Galerie Neue Meister).

« De la roche nue par ici. Le froid et le silence. Les cendres du monde défunt
emportées ¢a et la dans le vide sur les vents froids et profanes. Emportées au loin
et dispersées et emportées encore plus loin. Toute chose coupée de son
fondement. Sans support dans I'air chargé de cendre. Soutenue par un souffle,
tremblante et bréve. Si seulement mon caeur était de pierre (...). Puis il resta
agenouillé dans les cendres. Il leva son visage vers le jour pélissant. Il chuchota :
Es-tu la ? Vais-je te voir enfin ? As-tu un cou que je puisse t'étrangler ? As-tu un
coeur ? Maudit-sois-tu pour I’éternité as-tu une 4me ? Oh Dieu, chuchotait-il. Oh
Dieu. » (1)

P 1. La cendre, le silence

DU 23 AU 25 JUIN 2023

UNE GUERR;

JUSTE : y -8 Comment parler de la guerre ou plut6t des

guerres ? Celles-ci semblent plutdt nous convoquer
au silence de la sidération. A l'impossibilité de
I'énonciation d’une parole submergée par la fureur
dévastatrice de la violence. Que reste-t-il a dire
quand les rugissements et les cris finissent étouffés
par la cendre ?

* Pasteur de 'EPUB,
doctorant et maitre de
conférence a la Faculté
universitaire de théologie
protestante (FUTP)

a Bruxelles. Thése
prononcée samedi 24
juin 2023 & 10h au
Palais universitaire de
Strasbourg avant celle
de Liston Govou dans
une séquence animée
par Anne-Laure Danet et
que I'on peut visionner
sur la chaine YouTube
des Rendez-vous de la

pensée protestante.

En grec, la guerre se dit polemos — du radical pol
qui signifie poussiere ... En 2006, Cormac McCar-
thy publie aux Etats Unis The Road - La Route.
Dans la majeure partie de ce roman post-apocalyp-
tique, 'auteur développe un style minimaliste, télé-
graphique, témoignage de I'impossibilité d’articuler
un langage ample et esthétique alors qu'il ne reste
plus rien, si ce n'est le froid, le silence, la pous-
siere ; le chaos — autre signification du mot guerre
du francisque werra, puis le moyen néerlandais
werre (guerre / war) (2). La béance de la guerre
donne le vertige. Pourtant elle est. De tous temps.
Comme une précédence inexorable. Héraclite disait
déja que « le combat - la guerre - est pere de
toute chose » (3). Paradoxalement, si nos socié-
tés condamnent moralement le meurtre, la mort
donnée ou regue dans une action collective de type
guerrier est valorisée. Nous exaltons les héros de

(1) Cormac McCarthy,

La Route, traduction de
Francois Hirsch, Editions
de L'Olivier, 2008, p.16.
(2) Le vieux bas-fran-
cique est une langue
germanique qui était par-
|ée jusqu’au 8° siecle par
une partie des Francs, et
qui a donné des langues
comme le flamand et le
néerlandais.

guerre et enfants, nous jouons aux soldats. Nancy
Huston a raison de dire que la violence est « chérie
pour elle-méme, car elle est créatrice d’évenement,
c’est a dire d’histoires, c’est a dire de Sens » (4).

2. La guerre juste ?

Nombreux sont les penseurs philosophes, théolo-
giens, juristes qui, depuis I'Antiquité, ont médité,
théorisé la guerre et le conflit. La littérature est
pléthorique, documentée et complexe. Il est impos-
sible de la circonscrire dans notre exposé. Nombre
d'auteurs situent les concepts et la doctrine de la
guerre juste en rapport étroit avec la théologie chré-
tienne occidentale et le présupposé fondamental
d'une Eglise universelle comme pouvoir politique,
garant et arbitre de I'unité du monde chrétien (il faut
cependant nuancer et souligner que la philosophie
grecque — Platon et Aristote — en avait déja posé
les fondements bien avant saint Augustin dans

le livre 19/12 de La Cité de Dieu (5)). Reprise et
systématisée ensuite par Thomas d’Aquin dans la
seconde partie de la Somme théologique (6), cette
théorie fournira le cadre conceptuel a la licéité de la
guerre.

Pour Augustin déja, les guerres sont qualifiées de

« justes » lorsqu'elles réparent les injustices. Elles
sont menées dans un souci de paix afin de réprimer
les méchants et de secourir les bons. Avec cette
définition, une guerre juste n'est plus seulement
défensive. Elle peut aussi bien étre préventive,
voire punitive (7). Depuis le Moyen Age se sont
développées trois grandes catégories :

Le jus ad bellum qui définit les conditions dans les-
quelles une guerre peut-étre envisageée. Il s'agit de la
légitimité de la déclaration de guerre, la juste cause.

Le jus in bello qui définit la maniere dont la force peut
étre légitimement employée : les justes moyens pour
faire la guerre, les principes de bonnes conduites dans
le déroulement des conflits armés, I'utilisation pro-
portionnelle des armes de part et d’autre, le respect
minimum de I'adversaire fait prisonnier ou blessé, le
respect des civils.

Le jus post bellum visant I'établissement d’une paix
légitime acceptable par les parties belligérantes.
Ce qui est en jeu, c'est donc une voie médiane du
moindre mal dans un monde imparfait.

Dés lors, lorsque la question morale se pose, la
guerre réclame toujours une justification, contraire-
ment a la paix.

3. Ambiguités et incertitudes

L'histoire des idées politiques recense diverses
typologies de discours a propos de la guerre juste.
En plus des approches dites réaliste et idéaliste, les
auteurs identifient ; le droit international, la tradition


https://www.youtube.com/watch?v=WGoKnXcMhew
https://www.youtube.com/watch?v=WGoKnXcMhew

déclaratoire, le réalisme classique, le réalisme
contemporain, la loi naturelle, le rationalisme kan-
tien, I'utilitarisme, le contractualisme, le libéralisme,
le marxisme, les droits humains, la tradition judéo-
chrétienne (8), etc. Mais quoi qu'il en soit, la notion
de guerre juste est et reste ambigiie. En effet, un
conflit armé compte toujours au moins deux parties
qui ne peuvent toutes mener une guerre juste ...
Comme le constatent Christian Nadeau et Julie
Saada dés l'introduction de Guerre juste, guerre
injuste : « La plupart des critéres classiques qui
définissent la justice de la guerre semblent inutiles
car inapplicables » (9). De fait, la juste cause (la
légitime défense est ici paradigmatique) peut étre
invoquée par tous les belligérants et le critére de
l'ultime recours est inadéquat car on ne sait jamais
a quel moment toutes les mesures de réglement
pacifique ont été envisagées. Dans le méme sens,
en ce qui concerne les justes moyens, Francis
Dupuis-Déri observe que la notion de cause juste
est incertaine et dispose dans les faits d’une pré-
séance sur les moyens utilisés (10), laissant le soin
aux tribunaux militaires de faire le tri a posteriori
entre moyens justes et injustes puis d’appliquer
les sanctions appropriées, évitant en cela que la
guerre devenue contrevenante aux principes qui la
régissent ne soit interrompue (11).

L'intellectualisation de la guerre comme objet
conceptuel court le risque de la mise a distance

de l'objet lui-méme. Derriére la sophistication des
discours juridiques et I'utilisation ethnocentrique
(occultante) du lexique latin dans la jurisprudence
de la guerre juste (12), il importe de garder a I'esprit
que la guerre ne se fait pas dans la dentelle, ni
dans les colloques universitaires. Elle est un mal au
sens de diabolos, c'est a dire une séparation, une
déchirure de l'altérité, de l'unicité de I'étre, de son
langage, de I'cekouméne.

C’est ce que nous rappelle froidement la violence
picturale d’Otto Dix (1891-1969) (13). Son triptyque
Der Krieg (La Guerre) peint entre 1929 et 1932 et
inspiré du retable d’Issenheim nous conduit avec
réalisme sur le champ de bataille. Le corps torturé
du Christ de Grlinewald laisse place a la bouillie
des corps en décomposition et le Gisant de la pré-
delle du retable a une fosse commune. Il entre en
résonance avec la méditation mccarthienne sur le
mal, I'horreur (14) et le néant d’'un Dieu expulsé du
monde. Dans ces deux ceuvres, c'est le mutisme
voire 'apophase qui emporte tout.

La guerre, écrit Robert Fisk, « n'est pas avant tout
une question de victoire ou de défaite, mais bien de
mort et de mise a mort. Elle représente un échec
total de I'esprit humain » (15).

Il s’agit dés lors, par dela les doctrines relatives a
la guerre juste, d’oser dialoguer avec l'indicible :

les destinées broyées, victimes des conflits armés.
In fine, aborder existentiellement la destruction, la
souffrance et la mort. Se confronter a la brutalité
du fait, 'homme comme étre-la, a la fois victime et
bourreau. Pour ce faire (16), 'herméneutique gada-
merienne du « texte éminent » permet au théolo-
gien de convoquer dans la réflexion (principalement
conduite par des juristes, des philosophes et des
historiens du droit) le texte biblique comme texte
littéraire, a la fois poétique et religieux, capable de
susciter chez le lecteur une expérience de nature
esthétique ou religieuse (17).

En effet, Gadamer voit dans la notion de « texte
éminent » un caractére propositionnel au sens d’un
dire a, sur le mode de la promesse (Zusage), c'est
adire : « un langage qui va au-dela de lui-méme »
(18), un « discours d’une universalité complete »
(19). En tant qu’éminent, par définition chez Gada-
mer, autonome par rapport aux circonstances de
son origine, le texte biblique ne « renferme pas une
visée spécialement destinée a une communauté
particuliére » mais s'adresse a quiconque en fait la
lecture sans pour autant écarter la communauté de
ceux qui le regoivent comme promesse, c’est a dire
comme signe a s'approprier (20).

Le texte biblique donne a penser. |l donne a penser
I'humain et le divin dans toute leur complexité y
compris la délicate question de leurs rapports équi-
voques a violence. Or, comme le souligne André
Weénin, le fait que cette violence soit « presque
envahissante » dans le corpus biblique semble étre
l'indice que cette question est cruciale pour le deve-
nir de 'humain et de ses relations avec l'altérité
(21). Ce texte éminent offre donc une opportunité
de penser ces questions sans complaisance.

En effet, au dela de tout irénisme béat et |énifiant,
le texte biblique ne passe pas sous silence la
violence tissée dans la trame de ses récits. La
thématique est vaste dans les deux Testaments

et nous pourrons I'aborder ici. Cependant, dans le
Nouveau Testament, la violence trouve son apogée
dans celles subies par Jésus de Nazareth. Elle est
le référentiel narratif contre toutes les violences
qui s'abattent sur les faibles et les innocents (22).
Mais il ne faudrait pas en rester 1a. Le monde

dont sont issus les textes du Nouveau Testament
était dominé par le pouvoir impérial romain qui
s'exercait par le biais de la violence structurelle,
ce dont témoignent les évangiles. Cette violence

33

(3) Héraclite, Fragments,
53, traduction de Jean-
Frangois Pradeau, Gar-
nier-Flammarion, 2018 :
« Le combat (polemos)
est pere de toutes les
lois ; les uns, il les porte
ala lumiere comme
dieux, les autres comme
hommes ; les uns, il les
fait esclaves, les autres,
libres ».

(4) Nancy Huston,
L'espece fabulatrice,
Actes Sud, 2008, p.86.
(5) Frank Bourgeois,

, Etudes Théo-
logiques et Religieuses
81/4 (2006), pp.449-474.
(6) Myriam Revault d’Al-
lonnes,

, in Anne-Marie
Dillens (dir.), La guerre
et 'Europe, Presses Uni-
versitaires Saint-Louis,
2001, pp.125-141.

(7) Ibid., §6.

(8) Jean-Francois

Rioux, Karine Prémont,
Diversité des positions
éthiques sur les interven-
tions armées, in Jean-
Frangois Rioux (dir.),
L'intervention armée
peut-elle étre juste ?,
Montréal, Editions Fides,
2007, p.38.

(9) Christian Nadeau,
Julie Saada, Guerre
juste, guerre injuste.
Histoire, théories et
critiques, PUF, 2009, p.8.
(10) La question de
l'acces a la technologie
militaire devrait étre
posée en termes de
justice équitable.

(11) Voir : Francis
Dupuis-Déri, L'armée
canadienne n’est pas
I'Armée du Salut,
Montréal, Lux (Lettres
libres), 2010, p.135.
L'auteur souleve d’autres
questions critiques.

(12) Je soutiens ici la
thése de Dupuis-Déri qui
postule que I'omni-
présence des notions
techniques en latin
contribue a autocentrer
la discussion en éva-
cuant l'idée qu'il puisse
y avoir ailleurs, dans
d’autres civilisations,
une réflexion critique
légitime sur les questions
soulevées par la théorie
de la guerre juste.

FOI&VIE 2024/3-4 Juste la guerre, pp.32-35


https://shs.cairn.info/revue-etudes-theologiques-et-religieuses-2006-4-page-449?lang=fr&tab=texte-integral
https://shs.cairn.info/revue-etudes-theologiques-et-religieuses-2006-4-page-449?lang=fr&tab=texte-integral
https://shs.cairn.info/revue-etudes-theologiques-et-religieuses-2006-4-page-449?lang=fr&tab=texte-integral
https://books.openedition.org/pusl/20211
https://books.openedition.org/pusl/20211
https://books.openedition.org/pusl/20211

FOI&VIE 2024/3-4 Juste la guerre, pp.32-35

34

(13) Dix est le fondateur
du courant pictural
nommé Nouvelle objec-
tivité.

(14) Voir : Léo Daguet,
Marie Liénard-Ye-
terian,

Etudes, 2013/6, pp.797-
808.

(15) Cité par : Feargal
Cochrane, Ending wars,
Cambridge, Polity Press,
2008, p.12.

(16) Au vu de la relation
pour le moins para-
doxale et ambivalente
entre discours religieux
et guerres, violence et
sacré (Girard), la posture
théologique d'un recours
a I'Ecriture en tant que
référence autorisée ou
Autorité ne nous semble
pas ou plus aller direc-
tement de soi comme
fondement immédiat.
(17) Voir aussi la
présentation de Bernard
Coyault dans sa confé-
rence :

Assemblée générale de
la FPF, Paris, 28 janvier
2023.

(18) Hans-Georg Gada-
mer,

, Revue des
sciences religieuses 51/4
(1977), p.389.

(19) Ibid.
(20) Voir : Dany Rodier,

, Laval
théologique et philoso-
phique 68, 2012, p.641-
655. Fait intéressant,
cette prise en compte
de la communauté de
réception rapproche
chez Gadamer le
texte biblique du texte
juridique (autre catégorie
de texte éminent dont
le mode propositionnel
est « l'affirmation »
(Ansage)) avec lequel
il partage la nécessité
d’'une application & une
communauté pour qu'il
soit pleinement achevé
dans son exécution.

structurelle a I'encontre des habitants de 'Empire
s’opérait par un large éventail de moyens, parmi
lesquels la force militaire, la fiscalité et les rituels de
déférence sociale qui marquaient les relations (23).
Or, force est de constater que le texte du Nouveau
Testament entretient un rapport ambivalent avec
cette violence, que I'on peut qualifier de dialectique
en tension (24). Si le texte garde en mémoire les
violences et questionne le lecteur quant a sa propre
violence, il est clair qu’en plusieurs endroits, il lui
confére aussi une forme de légitimité en ne la ques-
tionnant pas ou en ne s’y opposant pas explicite-
ment, voire en promouvant la violence (25). Jenni-
fer Glancy montre que dans I'évangile de Matthieu
par exemple, l'idéologie esclavagiste de la société
romaine du 1* siécle est implicitement transmise
dans les paraboles mettant en scéne des relations
maitre-esclave (26). C'est le cas notamment pour
la parabole des talents (Matthieu 25,14-30 ; Luc
19,12-27). La parabole matthéenne promeut l'idée
que l'objectif moral de tout esclave (doulos) est de
promouvoir les intéréts du maitre auquel il appar-
tient totalement jusque dans son corps, lieu de

la brutalité par le biais de la sanction disciplinaire
(cf. Matthieu 25,30). Dés lors, il convient de nous
questionner : comment aborder ces textes qui
naturalisent la violence ? Plus précisément, notre
herméneutique naturalise-t-elle la violence (27) ?

L'histoire d’'un richissime voyageur et de ses trois
esclaves nous donne-t-elle & penser le sujet qui
nous occupe aujourd’hui ? Si on postule avec
Edgar Morin que de nombreux conflits armés

sont sous-tendus par de puissants enjeux géos-
tratégiques et économico-politiques (28), alors

la parabole dite des talents peut se révéler étre

une illustration dénongant — non pas un serviteur
paresseux, craintif et bon a rien qu'il ne faudrait pas
imiter afin de mettre en ceuvre nos talents (notons
le glissement sémantique) — mais mettant en scéne
un esclave (29) osant le pas de cété pour refuser et
dénoncer les logiques mercantiles de son proprié-
taire : le profit cynique (verset 29 : « A tout homme
qui a, I'on donnera et il sera dans I'abondance »),
les inégalités et I'exploitation.

Le maitre est un tyran — il ne cherche que son
interét personnel selon la définition d’Aristote (30).

II fait main basse sur la production des travailleurs.
Dénonciation de l'avidité (31) et de 'accaparement
reposant sur 'usage instrumental de la force et
donc de la violence (32). C'est en ce sens que John
D. Crossan préfére intituler ce récit : « The parable
of the Master’s money » (33). La parabole nous
interpelle. Elle critique une vison d’un monde gou-
verné par le profit en droite ligne avec 'enseigne-

ment de Jésus de Nazareth et des prophétes (par
exemple Matthieu 6,24 ; Ezéchiel 18,22). En cela,
elle contribue & dénoncer la violence d’'une éco-
nomie capitaliste — c'est a dire un systéme ayant
pour principe de base I'accumulation incessante
du capital (34). Celle-ci est génératrice d'inégalités,
d’'asservissements, de structures de dominations
(35).

De |a & reconnaitre des nerfs de la guerre, il n’y
qu'un pas.

Cette lecture ne fait sens que si I'on réhabilite le
troisiéme serviteur habituellement déclassé par la
lecture traditionnelle (36). Un nouveau paradigme
herméneutique est nécessaire : prendre le parti des
faibles, des invisibilisé-e-s. Ce n’est sans doute pas
un hasard si la « parabole de 'argent du maitre »
est immédiatement suivie d’un discours sur le
jugement (versets 31-46) dont le critere est d’avoir
pris soin « de ces plus petits » identifiés & Jésus
lui-méme ...

Dans Mars ou la guerre jugée (1921), le philosophe
Emile Chartier dit Alain — qui vécut les atrocités de
la Grande Guerre — écrit : « Le propre du tyran est
de croire que l'esclave est heureux d’obéir » (37).
Puis, plus loin : « Je veux donc, autant qu’il est en
mon pouvoir, montrer au maitre les esclaves et
l'esclavage, 'humiliation, la misére, la révolte, le
sang » (38). Fortement marqué par ce que 'homme
est capable d'infliger a 'lHomme, Alain n'a de cesse
de fustiger tout fatalisme irresponsable :

« L'esprit guerrier n’est pas autre chose que l'idée
méme que nous ne pouvons rien pour éviter une
guerre. Sombre méditation qui est déja désesporr,
fureur, meurtre des autres et de soi » (39).

I me semble que le texte biblique est éminemment
porteur de sens. Et que, pour paraphraser Paul
Ricceur, la parabole que nous avons re-lue conduit
a une refiguration de I'éthique et de la praxis. Le
troisiéme esclave qui, osant effrontément le pas de
cOté, retrouve sa dignité malgré les conséquences
encourues, invite a considérer la possibilité d'une
résistance active contre le pouvoir s’exergant par
la violence. Ce faisant, il se joue librement de la
fatalité.

En définitive, la notion de subversion se dégage au
terme de notre réflexion. Tant McCarthy qui écrit
son apocalypse alors que les Etats-Unis d'aprés le
11 Septembre sont en proie a l'ivresse de I'hubris
- qu’Otto Dix avec Der Krieg, s'inscrivent dans
cette posture critique. Le personnage fantomatique
du panneau droit du triptyque fixe résolument le
spectateur. Fait remarquable selon nous, il prend la


https://shs.cairn.info/revue-etudes-2013-6-page-797?lang=fr&tab=texte-integral
https://shs.cairn.info/revue-etudes-2013-6-page-797?lang=fr&tab=texte-integral
https://shs.cairn.info/revue-etudes-2013-6-page-797?lang=fr&tab=texte-integral
https://www.youtube.com/watch?v=cZtOtrZ7of4
https://www.youtube.com/watch?v=cZtOtrZ7of4
https://www.persee.fr/doc/rscir_0035-2217_1977_num_51_4_2813
https://www.persee.fr/doc/rscir_0035-2217_1977_num_51_4_2813
https://www.erudit.org/fr/revues/ltp/2012-v68-n3-ltp0550/1015260ar/
https://www.erudit.org/fr/revues/ltp/2012-v68-n3-ltp0550/1015260ar/
https://www.erudit.org/fr/revues/ltp/2012-v68-n3-ltp0550/1015260ar/
https://www.erudit.org/fr/revues/ltp/2012-v68-n3-ltp0550/1015260ar/
https://www.erudit.org/fr/revues/ltp/2012-v68-n3-ltp0550/1015260ar/

35

place du Christ cosmique du retable de Griinewald ~ Ci-contre en haut :
(40). A I'exaltation céleste, la désolation tellurique. ~ Christ en majesté
La critique du religieux bat son plein, comme elle le ~ (2!hias Grinewald,

i 1515, Retable
fait dans La Route. d’Isenheim, Musée

Unterlinden, Colmar).

Ces deux ceuvres questionnent intimement : Ci-contre en bas : Der

et maintenant ? Le texte biblique est en maints Krieg (panneau latéral,

endroits profondément subversif lui aussi. Le Otto Dix, 1929-1032,

voyons-nous ? Galerie Neue Meister,
Dresde).

(21) André Wénin, La Bible pour penser 'humain ... ou devenir humain, in Shmuel Trigano
(dir.), La Bible et I'Autre, Pardés 32-33 (2002/1), pp. 87-88.

(22) Jean-Louis Souletie, Images de |a violence dans le Nouveau Testament, Imaginaire &
Inconscient 4 (2001/4), p.104.

(23) Voir I'exposé détaillé des ces violences autorisées par Warren Carter, Sanctioned
Violence in the New Testament, Interprétation : A Journal of Bible and Théology 71/3 (2017),
p.285.

(24) Voir : Jeremy Punt, Violence in the New Testament and the Roman Empire, in Pieter
G.R. de Villiers et Jan Willem van Henten (éd.), Coping with Violence in the New Testament,
Brill (Studies in Theology and Religion), 2012, pp.38-39.

(25) Ibid., p.38 : « Proclamer que la Parole est une épée a double tranchant (Hébreux 4,12 ;
Apocalypse 1,16 ; 2,12 ; et al.) dans un monde ou le glaive est le symbole de la puissance
politique est évocateur en soi ».

(26) Jennifer A. Glancy, Slaves and Slavery in the Matthean Parables, Journal of Biblical
Literature 119/1 (printemps 2000), pp.89-90.

(27) Nous optons pour une définition large de la notion de violence. Celle-ci est fluide et est
connectée selon Arendt aux changements sociétaux. Nous reprenons ici la synthése de
Warren Carter, op.cit., p.285 : « L'affirmation destructrice, sanctionnée ou non, du pouvoir
contre la volonté et les intéréts d’autrui. Elle porte atteinte a la personnalité des individus et/
ou des groupes, a leur détriment et a leur préjudice physique et/ou psychologique/émotion-
nel. La violence peut s’exprimer dans les domaines interpersonnel, structurel, systémique
et sociétal. Elle peut prendre de multiples formes - physique, rhétorique, psychologique,
émotionnelle, juridique, militaire, institutionnelle, administrative, symbolique, idéologique,
religieuse, etc. ». Voir aussi : van Henten, Coping with Violence in the New Testament,
op.cit., pp.5-7.

(28) Edgar Morin, De guerre en guerre. De 1914 a I'Ukraine, L'Aube, 2023, pp.54-57. Voir
aussi : La méthode (5 L’humanité de L’humanité, L'identité humaine), Seuil, 2001, pp.166-
168.

(29) Nombre de commentateurs ont tenté d’euphémiser le mot doulos. Voir la discussion
dans : Glancy, Slaves and Slavery in the Matthean Parables, art.cit., pp.69-70.

(30) Politique 3/7, 1279a, 28-b7.

(31) Voir : B.B. Tumi Senokoane, A Black Reading of “The Parable of the Talents”, Black
Theology 18/3 (2020), p.291.

(32) Selon la définition donnée par Arendt. Voir : Hannah Arendt, Sur la violence, in Du
mensonge a la violence, Essais de politique contemporaine, traduction de Guy Durand,
Calmann-Lévy (Liberté de I'esprit), 1972, p.142. Cette violence est ici comprise comme la
capacité d’exercer une contrainte physique sur la volonté d’un individu.

(33) John Dominic Crossan, The Power of Parable, How Fiction by Jesus Became Fiction
about Jesus, HarperOne, 2012, p.102.

(34) Il faut remarquer la discussion sous-jacente liée a la Torah et le gain par intéréts. Cette
pratique — qui n’apparait qu'ici et dans le texte correspondant de Luc - est unanimement
interdite (Exode 22,25 ; Lévitique 25,36-37 ; Deutéronome 23,19) et décriée par Ezéchiel
(18,8 et 13; 22,12). Voir aussi Psaume 15,5.

(35) Immanuel Wallerstein, La violence et I'économie-monde capitaliste, Lignes 25 (1995/2),
p.48.

(36) Il est pourtant présenté comme le modéle a suivre de la parabole dans la version trans-
mise par I'évangile des Nazaréens. Il s’agit d’'une variante du texte grec de Matthieu utilisée
par les juifs chrétiens de Syrie occidentale dans la premiére moitié du 2° siécle. Eusébe de
Césarée (4 siecle) écrit dans sa Théophanie (4,12) : « [Le maitre] avait trois serviteurs : I'un
qui dilapidait les biens de son maitre avec des prostituées et des joueuses de flite, I'autre
qui multipliait le gain et I'autre qui cachait le talent ; en conséquence, I'un était accepté
(avec joie), I'autre simplement réprimandé, et I'autre jeté en prison ». Pour Crossan, cette
version de I'argent du maitre est présentée dans un parallélisme inversé. Cette structure
signifie que, parmi les trois serviteurs, le gaspilleur est « emprisonné », le multiplicateur

est « réprimandé » et le cacheur est « accepté ». Voir I'explication détaillée : Crossan, The
Power of Parable, op.cit., pp.102-103.

(37) Alain, Mars ou La guerre jugée, Gallimard (Folio essais 262), 1995, p.148.

(38) Ibid., p.255.

(39) Ibid., p.270.

(40) Dans la présentation originale de I'ceuvre, lorsque le retable est ouvert.

FOI&VIE 2024/3-4 Juste la guerre, pp.32-35


https://shs.cairn.info/revue-pardes-2002-1-page-87?lang=fr
https://shs.cairn.info/revue-imaginaire-et-inconscient-2001-4-page-103?lang=fr&tab=texte-integral
https://www.jstor.org/stable/3267969
https://www.jstor.org/stable/3267969
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/14769948.2020.1841910#d1e184
https://shs.cairn.info/revue-lignes0-1995-2-page-48?lang=fr

FOI&VIE 2024/3-4 Deux mondes en conflit : Vers une lecture paulinienne de la guerre ?, pp.36-40

36

P«.\

UNE GUERRE

JUSTE ? go

* Etudiant & la Faculté
adventiste de Collonges
sous Saléve en 2023 et
aujourd’hui pasteur de
I'Eglise adventiste du
Septiéme jour a Saint-
Malo et Pledran. These
prononcée samedi 24

juin 2023 4 10h30 au

Palais universitaire de
Strasbourg apres celle
de Rémy Paquet dans
une séquence animée
par Anne-Laure Danet et
que I'on peut visionner
sur la chaine YouTube
des

onsidérant que la guerre génére des enjeux
autres que celui en lien avec la question de la mort.

Considérant que les conflits de ce monde s'ins-
crivent plutét, comme l'affirme Paul, dans le conflit
de deux mondes : le monde ancien dominé par le
mal et celui nouveau porté par I'espérance eschato-
logique du retour de Jésus-Christ.

Considérant que cette lecture paulinienne de la
guerre m’aiguillonne sur les enjeux de la question
de la guerre.

Nous pouvons dés lors introduire la question des
enjeux réels de la guerre ou des conflits armés.

Dans sa Lettre aux Ephésiens, Paul exprime claire-
ment sa vision des deux mondes en conflit :

« Car nous n'avons pas a lutter contre la chair et

le sang, mais contre les dominations, contre les
autorités, contre les princes de ce monde de ténebres,
contre les esprits méchants dans les lieux célestes »
(Ephésiens 6,12).

Par ces deux versets, le regard paulinien semble
souligner la coexistence de deux mondes de nature
différente ou opposée. La réalité des guerres serait
considérée par Paul comme s'inscrivant dans la
perspective d’'un monde régi par les principes du
mal. C'est en réaction a la question du péché ou
du mal (preuve d’'un monde qui s'est détourné

de I'adoration du Créateur vers I'adoration de la
créature) que Dieu résout le probléme du mal dans
la mort et la résurrection du Christ Jésus. Ainsi,

en Jésus, une nouvelle perspective du monde
fondée sur les compassions de Dieu s’offre a toute
'humanité. Pour appuyer de maniére pratique sa
réflexion, Paul établit le principe du non-confor-
misme, en invitant les croyants de Rome a

« ne point se conformer au siécle présent mais a étre
transformés par le renouvellement de l'intelligence,
afin de discerner quelle est la volonté de Dieu, ce qui
est bon, agréable et parfait » (Romains 12,2).

Quand nous mettons en perspective Ephésiens
6,12 et Romains 12,1, nous situons la pensée pau-

linienne des conflits de ce monde dans une réalité
du monde mauvais. Ce monde ancien mauvais
semble dominé par les forces du mal qui s’inves-
tissent dans la destruction ou dans la perversion
de la création dans le but de le pousser a adorer
la créature. Paul parle d’'un conflit cosmique plutot
spirituel qui a pour objet la perversion de la vérité
de la rédemption. La création demeure la principale
cible des forces du mal. Les humains paient les
conséquences de ce conflit cosmique ou les forces
du bien et du mal s’affrontent dans une bataille
cosmique.

Les répercussions de cette bataille cosmique entre
le bien et le mal s'observent dans les conflits entre
humains : les guerres. Pour appuyer cette vision,
Paul déclare :

« Car la chair a des désirs contraires a ceux de I'es-
prit, et 'esprit en a de contraires a ceux de la chair ; ils
sont opposés entre eux, afin que vous ne fassiez pas
ce que vous voudriez » (Romains 8,7).

Ici, Paul insiste sur la lutte intérieure entre les
deux mondes qui se refléte dans la vie de chaque
individu.

Ces arguments démontrent la vision de Paul d'un
conflit entre deux mondes : le monde présent, régi
par les forces du mal, et le monde futur ou escha-
tologique. Cette vision se refléte également dans la
maniére dont Paul aborde la question de la guerre.
Pour lui, la guerre est avant tout 'une consé-
quences du conflit spirituel ou les forces du bien et
du mal s’affrontent.

La guerre est le résultat de la lutte entre les désirs
charnels des hommes et les exigences de I'éthique
chrétienne qui appelle & la paix et a la réconcilia-
tion. Elle est un signe de la chute de 'humanité et
de son aliénation par rapport a Dieu. Elle résulte de
la désobéissance a Dieu et de I'obsession de I'hu-
manité pour le pouvoir et le contréle. Cette vision
met en avant la nature spirituelle de la guerre, ou
les forces du bien et du mal s’affrontent.

La guerre semble une conséquence de la condition
humaine corrompue par le péché, qui conduit a la
lutte pour la puissance et la domination. Ainsi, le
monde de la grace, représenté par I'amour et la
justice, est en conflit avec le monde de la nature


https://www.youtube.com/watch?v=WGoKnXcMhew
https://www.youtube.com/watch?v=WGoKnXcMhew

représenté par la violence et l'injustice. Cela crée
une tension permanente entre les deux mondes qui
peut étre résolue uniqguement par l'intervention de
Dieu.

Enfin, selon la pensée paulinienne des deux
mondes, la guerre est le résultat de la désobéis-
sance humaine a I'ordre divin et de la rupture des
relations avec Dieu et les autres. La paix, quant a
elle, est la réconciliation avec Dieu et les autres, qui
est rendue possible par l'intervention de Dieu dans
Ihistoire humaine a travers le Christ.

Le sujet de la guerre en relation avec la pensée
paulinienne des deux mondes suppose égale-
ment que les guerres sont souvent causées par la
pauvreté et les inégalités économiques. L'huma-
nité entre souvent en conflit pour le contrdle des
ressources naturelles, telles que les diamants, I'or
ou le pétrole, qui peuvent étre vendus pour financer
certaines causes.

Cependant, la guerre est un phénoméne complexe
qui a des racines multiples et interconnectées.
Pour comprendre les enjeux réels de la guerre, il
est nécessaire de prendre en compte les facteurs
économiques, émotionnels et sociaux qui peuvent
motiver les humains a se battre, ainsi que les
structures de pouvoir et les intéréts politiques qui
peuvent sous-tendre les conflits armés.

D'aprés Paul, le danger immédiat auquel le
chrétien est tres tot confronté est celui du « siécle
présent ». D'aprés Brown, « notre étre (...) refuse
de se “modeler sur le monde présent” (Romains
12,2) pour étre renouvelé dans un nouvel 4ge

(ou ‘aeon’) inauguré par le Christ » (1). En effet,

« les lettres de Paul font I'écho de la structure des
deux 4ges (aitv) qui apparaissait a la fois dans la
littérature apocalyptique et rabbinique » (2). Dans
la Lettre aux Ephésiens 1,21, les deux éons (ages)
successifs désignent le mouvement du futur sans
fin (3). Cependant, Paul parle fréquemment de cet
« éon » comme le temps du mal et de la mort (4).
De différentes fagons, « Paul oppose la nouvelle
création au monde ancien (Galates 6,8) et I'exis-
tence nouvelle en Christ & I'existence ancienne en
Adam (Romains 5,21 ; 6,20-23) » (5).

En effet, la sagesse de cet éon est incapable
d’amener 'homme a Dieu (1 Corinthiens 2,6 ; 1,20)
et doit étre abandonnée comme moyen de salut (1
Corinthiens 3,18) (6). Les hommes qui occupent
des places de puissance dans cet éon sont comme
aveugles a la vérité de Dieu, au méme titre que

les sages ; dans leur aveuglement spirituel, ils ont

crucifié le Seigneur de gloire (1 Corinthiens 2,8)
(7). « L’éon de ce monde » (Ephésiens 2,2), cest
dire I'éon identifié avec le monde dans sa condition
déchue, est caractérisé par une vie d'autosatisfac-
tion plus que 'obéissance & la volonté de Dieu ; cet
état, Paul le décrit comme I'engourdissement dans
les offenses et les péchés (8). Dans sa rébellion
contre le Dieu vivant et son aveuglement a I'ceuvre
rédemptrice de Dieu en Christ, cet éon est décrit
comme subordonné a Satan, « le dieu de cet éon »
(2 Corinthiens 4,4) (9).

Cet éon va finir avec le Jour du Seigneur (1 Thes-
saloniciens 5,2 ; 2 Thessaloniciens 2,2) qui, pour
Paul, est aussi le Jour du Seigneur Jésus-Christ (1
Corinthiens 1,8 ; 2 Corinthiens 1,14 ; Philippiens
1,6), lorsqu’aura lieu la parousie, ou la venue du
Christ (1 Thessaloniciens 2,19 ; 2 Thessaloniciens
2,1; 1 Corinthiens 15,23) pour mettre un terme

a « ce présent éon mauvais » (Galates 1,4) (10).
Pour Paul

« la mort et la résurrection de Jésus marquent la fin

du monde tel qu'il était et le début de I'ére a venir ...
Par la foi en Christ et dans I'union avec lui, les étres
humains peuvent passer de I'ancien age d’Adam, du
péché, de la mort et de la loi, au temps nouveau du

salut » (11).

A part dans Ephésiens 1,21, Paul ne parle pas

de I'ére future comme I'éon a venir, mais il parle
souvent du Royaume eschatologique (1 Corinthiens
6,9 et 15,50 ; Galates 5.21 ; Ephésiens 5.5 : 1
Thessaloniciens 2,12 ; 2 Timothée 4,1 et 18) (12).

Il n’existe plus d'issue pour le monde ancien, plus
d’échappatoire (13).

Cependant, Bonhoeffer nous prévient des consé-
quences de la structure bicéphale de la pensée.
Selon lui,

« La pensée bicéphale en tant que pensée statique
est une pensée légaliste, pour parler théologiquement
(...) puisque le monde a été adopté en Christ et que
la réalité du monde est donc fondée sur celle de la
révélation. On nie donc 'Evangile qui s'est adressé au
monde entier. On ne reconnait pas le monde comme
réconcilié avec Dieu en Christ, mais on le considére
étant toujours a revendiquer ou si I'on veut, comme
opposant toujours sa loi propre a celle du Christ. On
établit donc une loi chrétienne qui combat celle du
monde, et qui combat impitoyablement le monde que
Dieu a réconcilié avec lui. (...) Si donc par la foi en la
révélation derniere, celle de Jésus-Christ, la pensée
éthique bicéphale est surmontée, cela signifie que I'on
ne saurait étre authentiquement chrétien en marge

de la réalité du monde, pas plus que I'on ne peut étre
vraiment du monde en marge de la réalité du Christ.
IIn’y a pas de lieu de retraite hors du monde, ni
matériellement, ni spirituellement. (...) Qui confesse
la réalité de Jésus-Christ comme la révélation de

37

(1) Raymond E. Brown,
Que sait-on du Nouveau
Testament ?, traduction
de Jacques Mignon,
Bayard, 2000, pp.618-
619.

(2) George Eldon Ladd,
Introduction a la pensée
de Paul, p.23.

(3) Ibid., p.24.

(4) Ibid.

(5) Francois Vouga, Une
théologie du Nouveau
Testament, Labor et
Fides (Le monde de la
Bible 43), 2001, p.435.
(6) Ladd, Introduction a
la pensée de Paul, p.24.
(7) Ibid.

(8) Vouga, Une théologie
du Nouveau Testament,
op.cit., p.435.

(9) Ladd, Introduction a
la pensée de Paul, p.24.
(10) Ibid.

(11) Dean Flemming, La
contextualisation dans le
Nouveau Testament, tra-
duction de Leo Lehmann
et Anne MacDonald,
Excelcis, 2021, p.130.
(12) Ladd, Introduction a
la pensée de Paul, p.24.
(13) Karl Barth, L'’Epitre
aux Romains, p.182.

FOI&VIE 2024/3-4 Deux mondes en conflit : Vers une lecture paulinienne de la guerre ?, pp.36-40



FOI&VIE 2024/3-4 Deux mondes en conflit : Vers une lecture paulinienne de la guerre ?, pp.36-40

38

(14) Dietrich Bonhoeffer,
Ethique, édition d’Ebe-
rhard Bethge, traduction
de Lore Jeanneret, Labor
et Fides (Le champ
éthique 16), 1997,
pp.161-162. Une
réflexion de Bonhoeffer
qui n'est pas partagée
par tous.

Dieu, confesse par la méme qu'il a part a la réalité

du monde comme a celle de Dieu ; car en Christ, il
trouve Dieu et le monde réconciliés. C’est pourquoi

le chrétien n’est plus 'homme du perpétuel conflit ;
comme la réalité en Christ est une, lui-méme, qui

fait partie de cette réalité, est un. Sa participation au
monde ne le sépare pas davantage du Christ, que son
christianisme ne le sépare du monde. Apparemment,
tout entier au Christ, il se trouve étre en méme temps
tout entier dans le monde. » (14).

Bien que Bonhoeffer semble discuter la pensée
de Paul concernant la liberté chrétienne retrouvée
en Christ et le défi du monde et de sa réalité, son
approche peut s’entendre, bien qu’elle ne soit pas
selon moi en totale opposition a Paul. Le monde
est réconcilié en Christ, mais il n’est pas forcé
d'accepter cette nouvelle proposition d'alliance. La
preuve, c'est qu'il I'a rejetée. Ceux qui ont rejeté
I'Evangile du salut en Christ semblent vivre et agir
dans un monde paralléle qui répondrait a I'offre du
monde ancien du mal. En principe, aucun monde
n'échappe a Dieu. L'enjeu qui transparait ici est
celui de la liberté, essentielle dans I'ceuvre du salut.
Le monde « mauvais » dont parle Paul est celui du
rejet, celui de la mort éternelle, celui du mal, voire
celui de la loi. Cependant, dans sa souveraineté,
dans son amour et ses compassions, Dieu nous
offre une autre perspective incarnée en Christ
Jésus, 'eschaton, le véritable, I'alpha et 'oméga.

Dans le contexte spécifique de la notion de guerre
juste chez Paul, il convient de noter que ses écrits
ne traitent pas directement de cette question, car
son principal objectif était de transmettre les ensei-
gnements religieux et spirituels aux communautés
chrétiennes. La théorie de la guerre juste, telle
qu'elle est élaborée dans la tradition chrétienne,
s'est développée a partir de réflexions philoso-
phiques et théologiques ultérieures.

Cependant, certains principes et valeurs promus
par Paul peuvent étre appliqués a la question

de la guerre juste. Par exemple, Paul souligne
limportance de I'amour, de la réconciliation et de
la non-violence dans les relations entre les indi-
vidus. Paul met 'accent sur la paix, I'amour et la
réconciliation dans ses écrits. Dans sa Lettre aux
Romains, par exemple, il exhorte les croyants a

« vivre en paix avec tous » (Romains 12,18) et a ne
pas se venger (Romains 12,19). Il met également
I'accent sur 'amour envers les ennemis et I'impor-
tance de surmonter le mal par le bien (Romains
12,20-21). Ces principes soulignent la primauté de
la non-violence et de la réconciliation plutét que de
la guerre. Ils peuvent étre interprétés comme des
éléments qui favorisent une approche de la guerre

qui privilégie la paix, la justice et la résolution
pacifique des conflits. Selon cette perspective, une
guerre ne pourrait étre considérée comme juste
que si elle répond a des critéres stricts, tels que la
défense des innocents, la limitation des dommages
collatéraux et la recherche d'une paix durable.

Il est important de noter que ces interprétations
sont subjectives et qu'il n’existe pas de consensus
universel sur la maniére d’'appliquer les enseigne-
ments de Paul a la question de la guerre juste. Les
chrétiens et les théologiens ont développé diffé-
rentes approches et interprétations au fil du temps.

La notion de guerre juste, telle qu'elle est discutée
dans la tradition chrétienne, a été développée plus
tard par des penseurs tels que saint Augustin et
Thomas d’Aquin, qui ont combiné les enseigne-
ments bibliques avec des concepts philosophiques
pour formuler des critéres plus détaillés. Donc,
bien que Paul n'ait pas explicitement formulé une
doctrine de guerre juste, certains de ses enseigne-
ments généraux sur la paix, 'amour et la réconci-
liation peuvent influencer la réflexion chrétienne
ultérieure sur cette question.

Par conséquent, la compréhension de la guerre
juste chez Paul peut varier en fonction des pers-
pectives individuelles et des traditions théologiques
spécifiques.

La perspective de Paul concernant les conflits et
la guerre est en effet centrée sur la confrontation
de deux mondes : le monde présent, régi par

les forces du mal, et le monde & venir, le monde
eschatologique, qui sera gouverné par Dieu. Dans
cette perspective, la guerre et les conflits armés
sont des manifestations du monde présent, qui est
en opposition directe avec le monde a venir.

Paul préne donc une rupture compléte du croyant
avec le monde présent qui aboutit a une transfor-
mation radicale de l'individu et une adhésion totale
a Dieu, permettant de rompre avec les forces du
mal qui sont & l'origine des conflits et de la guerre.
Cette transformation implique un changement de
mentalité et de comportement, ainsi qu'un engage-
ment actif dans la construction d’une communauté
de paix et d'amour.

Pour Paul, la paix ne peut étre atteinte que par une
transformation radicale de la société dans son en-
semble, une transformation qui est rendue possible
par I'action de I'Esprit de Dieu. Cette transformation
implique une véritable conversion des individus,
ainsi qu’'un changement dans les relations sociales



39

et politiques qui régissent la société. La paix ne
peut étre atteinte que par une rupture totale avec le
monde présent et une adhésion totale au monde a
venir, qui sera gouverné par Dieu. Cette perspec-
tive peut offrir une perspective utile pour orienter
les efforts de résolution de conflits vers une vision
plus holistique et intégrée de la paix.

La pensée paulinienne des deux mondes peut
fournir une perspective utile pour comprendre la
dynamique entre ces différents facteurs et pour
explorer les moyens de résoudre les conflits armés
de maniére durable. Cette vision met en avant la
nature spirituelle de la guerre, ou les forces du bien
et du mal s'affrontent. Elle souligne également la
nécessité d’une action divine pour apporter la paix
et la réconciliation. Pour lui, la solution a la guerre
ne peut venir que de I'action de Dieu, qui travaille
a travers les croyants pour apporter la paix et la
réconciliation. Elle insiste également sur la néces-
sité d'une action divine pour apporter la paix et la
réconciliation, ainsi que sur I'importance de la non-
violence comme réponse chrétienne a la violence
et a la guerre. La pensée paulinienne des deux
mondes peut offrir une perspective utile pour aider
a orienter les efforts de résolution des conflits vers
une vision plus holistique et intégrée de la paix.

Cependant, il est important de souligner que la
résolution des conflits est souvent un processus
long et difficile qui nécessite un engagement
soutenu de toutes les parties impliquées. En ce qui
concerne les perspectives d’avenir, il est difficile

de faire des prévisions précises sur la fin de la
guerre et des conflits armés. Il est nécessaire de
résoudre les problémes économiques sous-jacents,
en investissant dans l'infrastructure et en créant
des opportunités économiques pour les populations
locales.

La démarche du chrétien face a la guerre pour
promouvoir la bonne nouvelle d’un monde nouveau
dominé par la grace et 'amour de Dieu consiste a
rechercher la paix, a suivre une voie non violente,
a s'engager dans des actions humanitaires, a prier
pour la paix et & témoigner de I'Evangile 4 travers
des actions de réconciliation, de justice et d’amour.
Les positions peuvent varier, mais I'objectif est de
refléter 'amour de Dieu et d'offrir un apergu d’un
monde transformé par sa gréce.

Le chrétien peut promouvoir la bonne nouvelle
d’'un monde nouveau dominé par la grace et
I'amour de Dieu de plusieurs maniéres pratiques.
Voici quelques actions que les chrétiens peuvent
entreprendre :

FOI&VIE 2024/3-4 Deux mondes en conflit : Vers une lecture paulinienne de la guerre ?, pp.36-40



FOI&VIE 2024/3-4 Deux mondes en conflit : Vers une lecture paulinienne de la guerre ?, pp.36-40

40

Les chrétiens peuvent étre des exemples vivants de
I'amour de Dieu en mettant en pratique les valeurs de
Jésus dans leur propre vie. Cela implique d’aimer son
prochain, de pardonner, de chercher la réconciliation
et de pratiquer la bienveillance et la compassion
envers les autres.

Les chrétiens peuvent ceuvrer
activement pour la paix en favorisant la résolution
pacifique des conflits, en encourageant le dialogue et
la compréhension mutuelle, et en s'opposant a toute
forme de violence ou d'injustice. lls peuvent étre des
médiateurs, des promoteurs de la réconciliation et des
défenseurs des droits de 'homme.

Les chrétiens
peuvent s’engager dans des actions non-violentes
pour promouvoir le changement et lutter contre
linjustice. Cela peut inclure la désobéissance civile
pacifique, la promotion des droits de 'homme, la lutte
contre la pauvreté et 'oppression, et le plaidoyer pour
des politiques justes et équitables.

Les
chrétiens peuvent participer a des actions humani-
taires et s'impliquer dans des projets de développe-
ment visant a soulager la souffrance des plus dému-
nis, a fournir une aide aux réfugiés et aux personnes
déplacées, a lutter contre la faim et la maladie, et a

promouvoir I'acces a I'éducation et aux soins de santé.

Nous avons 'exemple de 'ADRA (Adventist
Development and Relief Agency) qui s'engage quo-
tidiennement pour des actions humanitaires dans le
monde.

La priére est une pratique impor-
tante pour les chrétiens, et prier pour la paix dans
le monde est une maniére concréte de contribuer a
la transformation et a la guérison des nations. Les
prieres peuvent inclure la demande de sagesse pour
les dirigeants mondiaux, la protection des victimes
de la violence, la réconciliation entre les peuples et la
guérison des blessures causées par les conflits.

Les chrétiens
peuvent témoigner de leur foi en Jésus-Christ en se
consacrant a des actions concretes de réconciliation,
de justice et d'amour envers les autres. Cela peut
inclure la lutte contre les préjugés et la discrimination,
le soutien aux opprimés et aux marginalisés, et la
promotion d’'une société plus juste et équitable.

En mettant en pratique ces principes, les chrétiens
peuvent jouer un réle actif dans la promotion d’un
monde meilleur, ou la grace et 'amour de Dieu
sont manifestés a travers des actions de paix, de
réconciliation, de justice et d’amour envers tous les
étres humains. L'ap6tre Paul, a travers ses écrits,
s'inscrit résolument dans ces principes et solutions
qui répondent a la problématique de la guerre dans
le monde.

La réalité d’'un monde ambivalent se trouve
beaucoup plus complexe et loin d’étre aussi
compartimentée que la réalité paulinienne des deux
mondes opposés ou en conflit. L'idée de Paul ne
se réduit pas simplement a une compartimentation
entre deux mondes opposés ou en conflit, comme
l'idée paulinienne des « deux ages », des « deux
régnes » ou encore des « deux siecles ». Paul de
Tarse en effet n'a pas cherché a compartimenter
les deux mondes de maniére rigide, mais plut6t a
inviter les croyants a devenir des agents de trans-
formation et des porteurs du message d’amour, de
pardon et de miséricorde de I'Evangile.

L'idée centrale de Paul est que, par la grace de
Dieu et par la foi en Jésus-Christ, les croyants sont
transformés et appelés a vivre selon les valeurs du
Royaume de Dieu au milieu du monde ambivalent
et imparfait. Paul reconnait I'existence d’'un conflit
entre le « monde mauvais » dominé par les forces
du mal et le « monde nouveau » porté par les
valeurs de I'Evangile, maiis il invite les croyants &
étre des ambassadeurs de ce monde nouveau au
sein du monde actuel.

Cela signifie que les chrétiens doivent étre
conscients de la réalité du mal et des injustices
présentes dans le monde, mais aussi qu'ils doivent
s’engager activement pour promouvoir les valeurs
éthiques chrétiennes de I'Evangile, telles que
I'amour, le pardon, la justice et la miséricorde. lIs
sont appelés a étre des agents de changement et
de réconciliation, en travaillant pour transformer les
structures sociales, guérir les blessures, et témoi-
gner de 'amour de Dieu a travers leurs actions.

Il est important de noter que la vision de Paul

sur ce sujet peut étre interprétée de différentes
manieres et qu'il existe une diversité d'interpréta-
tions au sein du christianisme. Certaines personnes
peuvent mettre davantage I'accent sur la réalité du
conflit entre les deux mondes, tandis que d'autres
peuvent privilégier 'engagement actif des croyants
dans la transformation du monde présent. L'essen-
tiel est de reconnaitre que la réalité du monde est
complexe et de chercher a vivre selon les valeurs
de 'Evangile tout en travaillant pour promouvoir

la justice, la réconciliation et I'amour dans notre
monde ambivalent.



« Ce que je note
en une phrase,
c’estun
noircissement
du tableau.

Si on regarde

le tableau d’Otto
Dix, on voit que
c’est un tableau
qui nous inspire
quelque chose
de grave,

de macabre.

Et a la question
de la ‘guerre
juste’, aprés
t’avoir entendu,
je répondrais :
la guerre

n’est pas juste,
elle est
effroyable et elle

ne nous présente

aucune
perspective. »

P

UNE GUERRE

JUSTE ? g

* Les échanges ont
eu lieu au cours du
prononcé des theses
le samedi 24 juin 2023
de 10h a 11h. On peut
les visionner sur la
chaine YouTube des
Rendez-vous de la

penseée protestante.

« Le projet, ne I'oublions pas,
est de sauver le monde »
(débat*)

Echange sur la thése de Rémy Paquet

Anne-Laure Danet. Merci beaucoup, Rémy, pour ce
texte trés dense. Je voulais signaler que Rémy a travaillé
en bindme avec le professeur Bernard Coyault de la Fa-
culté protestante de Bruxelles pour une relecture. Méme
si, comme pour Liston, il s'agit de sa thése ! Alors Liston,
une premiére question qui n'est pas évidente : comment
est-ce que tu reformulerais I'approche de Rémy dans tes
mots, ta compréhension ?

Liston Govou. J'ai lu avec attention et intérét le déve-
loppement de Rémy et ce que je note en une phrase,
c’est un noircissement du tableau. Si on regarde le
tableau d’Otto Dix, on voit que c'est un tableau qui nous
inspire quelque chose de grave, de macabre. Etala
question de la guerre juste, apres t'avoir entendu, je
répondrais : la guerre n'est pas juste, elle est effroyable
et elle ne nous présente aucune perspective. C'est un
peu ¢a ce que je retiens de ce que tu viens de nous
exposer.

Anne-Laure Danet. Je t'invite maintenant a réagir par
rapport a ce qu'il a dit. Est-ce que tu es d’accord sur tout
(je pense que non, vu ton texte !) ? Tu peux faire des
remarques mais aussi poser des questions.

Liston Govou. Je trouve que Rémy a fait un travail

: littéraire trés appréciable, qu'il a pousseé la question
il dans ses retranchements et j'ai quelques questions a lui

poser. Il écrit a propos de Cormac McCarthy :

« Dans la majeure partie de ce roman post-apocalyp-
tique, l'auteur développe un style minimaliste, télé-
graphique, témoignage de I'impossibilité d’articuler un
langage ample et esthétique alors qu'il ne reste plus rien,
si ce n'est le froid, le silence, la poussiére, le chaos (...)
La béance de la guerre donne le vertige ».

Cela résume mon idée de ce qu'il a écrit. Mais j'ai une
question : tu sembles établir ou questionner le probleme
de la guerre en lien avec I'image apocalyptique. En quoi
peut-on ériger un pont entre le probléme de la guerre et
I'Apocalypse ?

Tu dis ensuite paradoxalement : « Si nos sociétés
condamnent moralement le meurtre, la mort donnée ou
regue dans une action collective de type guerrier est
valorisée ». Est-ce que tu peux m’en dire un peu plus ?

A un troisiéme endroit, tu écris :

« Nombre d’'auteurs situent les concepts et la doctrine
de la guerre juste en rapport étroit avec la théologie
chrétienne occidentale et le présupposé fondamental
d'une Eglise universelle comme pouvoir politique, garant
et arbitre de I'unité du monde chrétien ».

41

Ma question est : comment expliques-tu que les guerres
les plus meurtrieres qu'ait connu 'lhumanité soient des
guerres de religion ? Et la question des guerres de
religion nous pousse-t-elle a reconsidérer la question
identitaire des guerres ?

Pour Augustin, tu écris :

« Les guerres sont qualifiees de justes lorsqu’elles
réparent les injustices. Elles sont menées dans un souci
de paix afin de réprimer les méchants et de secourir les
bons. Avec cette définition, une guerre juste n'est plus
seulement défensive. Elle peut aussi bien étre préven-
tive, voire punitive ».

Comment garantir I'unité si une guerre juste est punitive
(toujours selon la définition d’Augustin de la guerre
juste), si le but poursuivi dans ce type de guerre est

de prévenir ou de punir ? A quel moment allons-nous
souffler puisque l'injustice est caractéristique de I'identité
du monde ?

Tu écris aussi : « Ce qui est en jeu, c’est donc une voie
médiane du moindre mal dans un monde imparfait ».
Peux-tu en dire un peu plus sur la question de la voie
médiane, du moindre mal ? Comment identifie-t-on ou
définit-on le moindre mal ? Quels sont les criteres ?
Peut-on s’en contenter ? N'est-elle pas une limite de la
guerre juste selon Augustin ?

Derniere question sur :

« En effet, au dela de tout irénisme béat et Iénifiant, le
texte biblique ne passe pas sous silence la violence
tissée dans la trame de ses récits. La thématique est
vaste dans les deux Testaments et nous pourrons
I'aborder ici. Cependant, dans le Nouveau Testament, la
violence trouve son apogée dans celles subies par Jésus
de Nazareth ».

Si I'on parle de « violence structurelle » (pour te citer)
et de « rapports ambivalents » (pour te citer également)
dans la perspective de la guerre juste, quels sont les
enjeux que nous donne, qu'évoque le texte biblique ?

Anne-Laure Danet. Merci Liston. Vous voyez que toute
une réflexion a été menée en amont et qu’on vous la
livre aussi. Vous pourrez la reprendre dans les groupes
a votre maniére mais Rémy va déja réagir (sachant que
le temps est tres court ... mais ¢a ne fait rien) et puis
apres, on inversera.

Rémy Paquet. Merci pour ces excellentes questions
auxquelles je ne pourrai sans doute pas répondre de
maniére exhaustive (je m'en sens bien incapable) devant
vous maintenant.

Effectivement. il y a un parti-pris assez réaliste dans
le document que j’ai préparé par rapport a la guerre
que je considére comme un mal profond et sans doute
insoluble a vue humaine. Je me suis intéressé a I'écrit
de Cormac McCarthy (c'est méme cet écrit qui a lancé
la réflexion) parce qu'il se situe justement au-dela de

FOI&VIE 2024/3-4 « Le projet, ne I'oublions pas, est de sauver le monde » (le débat), pp.41-43


https://www.youtube.com/watch?v=WGoKnXcMhew
https://www.youtube.com/watch?v=WGoKnXcMhew

FOI&VIE 2024/3-4 « Le projet, ne I'oublions pas, est de sauver le monde » (le débat), pp.41-43

42

la perspective d’'une justification de la guerre d’un point
de vue moral, méme au niveau du droit. Puisque dans

le récit, il ne reste plus rien et ce coté pas seulement
apocalyptique est pris dans un sens littéraire et biblique.
On sait que le sens biblique va plutét dans le sens du
dévoilement, du Christ et de la victoire du Christ (c’est
donc une bonne nouvelle). Mais ici, ¢’est un dévoilement
de la nudité de la terre et du créé : suite a la guerre, il n'y
a plus rien. Si on réfléchit ¢a dans le cadre d’un conflit
armé thermonucléaire ou autre (ce qui est le cas chez
McCarthy, ol c’est sous-entendu), qu'est-ce que I'on
peut encore en dire ? Est-ce que finalement ¢a ne rela-
tivise pas ces grandes discussions théologiques mais
aussi juridiques, trés ancrées dans toute une tradition

de I'Eglise. Une tradition de I'Eglise (tu 'as bien soulevé)
qui a utilisé les concepts de guerre juste pour justifier,
autoriser des actions militaires a I'encontre bien souvent
de ceux et celles qui ne pensaient pas de maniere ortho-
doxe (ce que je ne cautionne pas du tout). J'ai donc pris
ce texte parce qu'il poussait justement le curseur un cran
plus loin, en disant que ¢a nous permet de relativiser
sans s'enliser dans tout un débat qui autorise ou pas la
guerre mais lui cherche en tout cas des explications. In
fine, est-ce que la guerre n’est pas quelque chose qui
dépasse I'entendement humain ?

Ce qui nous renvoie a ce qu’Otto Dix a fait en subvertis-
sant completement le retable d’lssenheim. Si vous avez
I'occasion de regarder Der Krieg en détail, vous verrez
que la croix du Christ est fichée dans les cadavres qui
jonchent le sol. Et que I'index de I'un de ces cadavres
remplace I'index de Jean-Baptiste dans la peinture de
Griinewald. Il y a vraiment une mise en garde contre la
folie de la guerre et les justifications qu’on serait tenté de
trouver.

Malheureusement, nous sommes dans une sociéte de
concurrence qui invite a la violence. D’ou ma critique

de la violence économique qui se répercute sur les
individus, qui est aussi une critique (enracinée dans la
black theology) de la domination et de I'esclavage. Nous
avons (en tant que penseurs issus du christianisme) a
réellement méditer sur cette valorisation des compor-
tements guerriers qui sont introduits des le plus jeune
age. lly a une esthétique dans la guerre qui reléve de

la fascination. Dans les grands récits, les mythologies,
I'histoire humaine, on exalte les grands guerriers, les
assujettissements, le pouvoir ...

C’est tout a fait questionnant aussi sur la maniéere dont
on doit lire le texte biblique. Avec I'enjeu (tu I'a soulevé)
de l'mplication de I'Eglise dans ces questions, qui est

a mon sens dramatique. Il nous faut dés lors prendre
conscience de notre lecture et du fait qu’elle est mar-
quée par cela : nous avons urgemment besoin de nous
rendre compte que nous lisons parfois le texte biblique
avec une certaine violence (dans un sens large : j'en-
tends ici tout type d’asservissement). Il est nécessaire de
s’en liberer et le texte peut lui-méme nous amener a faire
le pas. En mettant par exemple en avant ce troisieme
serviteur qui ose justement un pas de coté. C'est une
lecture parmi d’autres et je ne récuse absolument pas
les autres lectures qui sont nombreuses dans la tradition
(beaucoup de péres de I'Eglise ont commenté cette
parabole avec chacun des éclairages différents) mais
cela met ici en avant cette nécessité dans notre fagon de
vivre la foi, et aussi I'éthique chrétienne. Si on ne peut ou
ne veut pas céder au fatalisme dénoncé par Alain dans
Mars ou la guerre jugée, il nous faut commencer la ou

on peut faire quelque chose : et ca commence déja de
maniére trés intime dans notre rapport au texte. Un texte
qui ne cache pas et laisse sous-entendre ces violences
structurelles qui sont son contexte d’émergence.

Echange sur la thése de Liston Govou

Anne-Laure Danet. Tu réinterroges justement nos
lectures bibliques et nos réflexes inconscients dans ces
lectures. Liston a pris une entrée biblique pour aborder
cette question de la guerre juste mais on entend aussi
dans sa these a la fois ce caractére subversif des textes
et ce dévoilement de la vérité (sous une autre forme).
Alors, Rémy, comment est-ce que tu reformulerais sa
thése mais dans ta compréhension, dans ton vocabu-
laire ?

Rémy Paquet. J'ai saisi une these positionnée sur deux
axes de maniére assez dualiste, deux mondes opposés
(méme si j'entends que ta conclusion adoucit consi-
dérablement le propos majoritaire) : un monde déchu,

« Il nous faut

deés lors prendre
conscience

de notre lecture
et du fait qu’elle
est marquée par
cela : nous avons
urgemment
besoin de nous
rendre compte
que nous lisons
parfois le texte
biblique avec une
certaine violence
(dans un sens
large : j’entends
ici tout type d’as-
servissement).

Il est nécessaire
de s’en libérer

et le texte peut
lui-méme nous
amener a faire

le pas. »




« J'ai plutot
choisi I'extréme
inverse qui serait
(dans une ligne
de la théologie
du process)

de faire du chaos
un cosmos

et donc d’arriver
a englober

le salut dans

la création. »

« Il y acomme
une image,

une pensée

qui donnerait a
croire que Dieu a
perdu une partie
du monde.

Mais non ! Dieu
a réconcilié

le monde a lui.
(-..) Et si nous,
nous sommes la
aujourd’hui, c’est
parce que nous
sommes ses
représentants,
ses instruments
qui devons

par Lui, par

la puissance

du Saint-Esprit
réunifier,

relier, agir
comme lien. »

haut-lieu de la guerre et qui sera rassemblé par le
Christ. Lequel invite les chrétiens dans l'intérim a mettre
en pratique ses enseignements de paix, de justice, de
fraternité, d’'amour du prochain.

Anne-Laure Danet. Et par rapport a ce que tu nous a
expose, cela tameéne a quelles questions et critiques ?

Rémy Paquet. Par rapport a la mienne, je remarque
bien évidemment d’emblée dans le texte que la position
est assez fortement polarisée des le début, avec un
risque d’'absolutiser un peu les débats. Ca ne facilite
pas toujours le dialogue parce que le discours ne
mobilise qu’'un discours chrétien, qui se veut en tout cas
paulinien, un langage univoque avec des références
seulement chrétiennes. Dans ce qui est développé, on
se situe Liston et moi sur des terrains trés différents.

I me pose la question de la pertinence du statut
créaturiel du monde. Cela me renvoie a un positionne-
ment théologique par rapport a la création, qui est ici
envisagée dans la perspective barthienne d'une création
au service du salut, une création qui serait le cadre de
développement du message du salut. Alors que j'ai
plutét choisi I'extréme inverse qui serait (dans une ligne
de la théologie du process) de faire du chaos un cosmos
et donc d’arriver a englober le salut dans la création. La
aussi, je ne pense pas qu'il y ait dans la théologie pauli-
nienne une si grande opposition par rapport a ce qui est
nommé monde. |l faudrait sans doute développer plus
avant mais je renvoie & cette déclaration de Paul (Ephé-
siens 6) d’une création qui est la et qui est bonne en soi,
qui subit aussi les assauts de ce présent chaos qu'il faut
endurer en attendant un rétablissement. Je n’y vois pas
I'attente statique de l'intervention divine supra-naturelle
de Dieu dans le monde. Ca me renforce plutot dans la
position d’'un Dieu puissance de vie, de création :

qui crée en continu pour non seulement soutenir la
création mais faire émerger de la vie, du neuf en perma-
nence.

On sent dans I'argumentation la difficulté de tenir cette
compartimentation de deux mondes. Je m'inscrirais
plutét dans la démarche de Bonhoeffer (abondamment
cité dans le travail) qui critique la tentative de quelque
chose de bicéphale, d’'une pensée qui serait totalisante.
Si je dois formuler une question, ce serait : comment, au
vu de ce qui vient d'étre dit, réussir a garder ce posi-
tionnement trés duel avec une synthese qui semble dire
linverse a la fin et nous mener vers ce qui existe déja
depuis des siécles : une Eglise qui essaye d’appliquer
les enseignements du Christ. Ce qui n’a pas jusqu’a
présent réussi a endiguer les guerres ...

Liston Govou. Je te remercie, Rémy, pour cette forme
de synthése que tu viens de faire de nos deux travaux.
Je t'en remercie parce que j'y trouve tous les éléments
de nos réflexions et jai comme l'impression (je ne sais
pas, tu me diras) que ton travail est en fait la premiére
partie, et le mien la deuxiéme partie ... (rires)

Rémy Paquet. Oui, il y a une continuité effectivement ...,
On ne chemine pas par le méme itinéraire mais on se

43

rejoint dans nos différences a certains endroits : sur
cette nécessité de ne pas baisser les bras, de rester
dans une critique vigilante. Oui, tout a fait !

Liston Govou. Pour répondre a tes questions ... Com-
ment réussir a garder ce positionnement trés dualiste ?
Ce positionnement de Paul, c’est vrai, a été critiqué par
Bonhoeffer de maniére trés virulente. Mais dans d’autres
écrits, Bonhoeffer en vient a dire que la pensée pauli-
nienne n’est pas compartimentée, et qu'il unit finalement
sa réflexion autour de la question de l'individu. Je me
permets d’unifier la pensée de Bonhoeffer et celle de
Paul et crois également qu'’il n’a pas voulu comparti-
menter le monde. Mais on est dans une dynamique pour
nous avertir, préventive. Pour étre vigilants, pour que

ce monde comprenne quels sont les enjeux : ce qui s’y
joue.

Si nous pouvons comprendre le fait de la guerre, nous
pouvons aussi comprendre le fait de la dynamique
individuelle a laquelle Paul nous exhorte. C'est un
appel, un encouragement a nous inscrire dans ce lien,
cette demande. Parce que, comme le dit Bonhoeffer,

il y a comme une image, une pensée qui donnerait a
croire que Dieu a perdu une partie du monde. Mais
non ! Dieu a réconcilié le monde a lui. Donc justement,
aucune partie du monde ne lui échappe. Et si nous, nous
sommes la aujourd’hui, c’est parce que nous sommes
ses représentants, ses instruments qui devons par Lui,
par la puissance du Saint-Esprit réunifier, relier, agir
comme lien.

La guerre va exister parce que, comme I'a dit Rémy, elle
est, elle est un fait, elle nous dépasse presque. Mais
nous pouvons nous associer et surtout nous engager
dans une dynamique beaucoup plus christique. Méme
si Rémy essaye de faire une lecture plutot pessimiste
de certains récits bibliques, je me joins a lui pour pour
tenter de I'apaiser et lui dire que cette lecture (méme si
je suis complétement d'accord avec lui et que je peux la
comprendre) s'inscrit d'abord dans une volonté chris-
tique de paix et de miséricorde. Parce que le projet, nous
ne I'oublions pas, est de sauver le monde : Christ veut
sauver le monde. Et peu importe ce qui se passe dans
ce monde, peu importent les événements macabres que
nous pouvons observer, peu importe la croix qui se fige
dans un océan de mort effroyable : le Christ a vaincu et
nous serons vainqueurs avec lui. Merci.

Anne-Laure Danet. Merci beaucoup, Liston ! On va s'ar-
réter la mais je vous rends attentif a ce qu'on a entendu :
vous voyez les approches vraiment différentes, des
langages différents ... mais les écarts ne sont peut-étre
pas aussi grands qu’on le pense. Je vous invite dans les
groupes a refaire ce qu'on a fait : c'est a dire reformuler
ce que l'autre dit dans vos propres vocabulaires pour
étre bien sdrs, pour mieux mesurer a la fois les écarts

et peut-étre voir justement les fils qu'on peut tisser a
lintérieur de ces écarts. On sait bien que ce n'est pas
dans l'uniformité que surgit du neuf mais précisément
dans la différence.

FOI&VIE 2024/3-4 « Le projet, ne 'oublions pas, est de sauver le monde » (le débat), pp.41-43



FOI&VIE 2024/3-4 Guerre juste, moins injuste ou en contexte ?, pp.44-52

44

UNE GUERRE

Pour ce nouveau temps
d’'accueil de théses et de débat, je vous propose
deux préambules dont nous avons entendu parler

JUSTE ? g5 ce matin:

* Esdras Muhindo
Kasuma était alors doc-
torant (Salut et existence
humaine, perspective
d’une sotériologie de
I'épanouissement de
I'étre humain) a I'Univer-
sité libre des pays des
Grands Lacs a Goma
(République démocra-
tique du Congo) et a
I'IPT de Montpellier pour
un séjour de recherche
d’'une année acadé-
mique.

Olivier Abel était lui
professeur de philoso-
phie et d'éthique a I'lPT
Montpellier et membre
du Conseil d'administra-
tion des Rendez-vous de
la pensée protestante.
Yannick Imbert est pro-
fesseur d'apologétique

a la Faculté Jean Calvin
d’Aix en Provence.
Murielle Minassian était
en 2023 étudiante en
Master 2 a la méme
faculté.

Le débat, qui a eu lieu

le samedi 24 juin 2023
de 16h30 a 17h30 au
Temple Neuf, peut étre
visionné sur la chaine
YouTube des

Premier préambule : penser prend du temps et cela
fait droit aux hésitations. Donc on refait parfois, on
balbutie. Je dis cela parce que c’est exactement ce qui
s'est passé avec nos deux bindmes, dont les textes
ont été travaillés (en tout cas pour l'un d’eux) jusqu'a
tout & I'heure. Vous voyez donc que le texte se refait
jusqu’a la derniere minute.

Deuxieme préambule : se considérer comme égaux
en intelligence, en foi, en qualité de lien avec le Christ.
C’est aussi ce que vont donner a entendre et a voir
les bindmes de cet apres-midi, constitués cette fois
d'étudiants et d'enseignants. Mais il n'y a pas forcé-
ment I'étudiant d’'un coté, 'enseignant de l'autre. La
réflexion a été menée ensemble, par deux personnes
considérées comme égales en intelligence.

A ma gauche, le bindme venu de I'lnstitut protestant
de théologie de Montpellier est constitué d’Esdras
Muhindo Kasuma (dont le sujet de recherche est
trés centré sur I'anthropologie) et d'Olivier Abel,
pilier des Rendez-vous et spécialiste de Ricceur.
Pour le sujet qui nous intéresse aujourd’hui, il est
important de souligner que, depuis 1978 et son ex-
périence de volontaire du service national au Tchad
jusqu’a ce printemps a Kinshasa, Olivier s'attache
a penser comment construire des rapports de force
justes.

A ma droite, le binéme venu de la Faculté Jean
Calvin a Aix en Provence est constitué de Yan-
nick Humbert, professeur d’apologétique, et de
Murielle Minassian qui y est étudiante en théologie
dogmatique avec un mémoire sur les spécificités
des théologiennes réformées et féministes intitulé
Paroles de femmes sur la Parole de Dieu.

Ce qui est intéressant avec ces deux bindmes est
qu'il n’y a pas seulement des écarts entre eux mais
aussi a I'intérieur méme des bindmes. Vous avez

aussi vu ce matin gu’un intervenant faisait la part
belle a I'art, a 'image. Eh bien cette fois-ci, c'est
la premiére thése qui s’appuiera aussi sur des
images, celles que va maintenant nous présenter
Olivier Abel.

On a tenu a élargir la toile de fond
pour que ce ne soit pas que I'Ukraine. Iy a de
nombreuses autres guerres dans le monde, elles
continuent, elles font parfois beaucoup de morts
comme celle de la région des Grands Lacs dans
I'Est de la République démocratique du Congo
(RDC). Cela peut paraitre lointain mais c’est en fait
lié aux mutations de nos propres sociétés parce
que c'est dans I'Est de la RDC que se trouvent
les terres rares nécessaires par exemple pour les
batteries de notre transition électrique. Le monde
entier est lié et nous sommes politiquement res-
ponsables de I'évolution de ces conflits qui ont bien
s(r aussi des dimensions idéologiques terribles. On
voulait mettre le Congo en avant mais les événe-
ments d’aujourd’hui en Russie (1) sont en train de
nous rattraper : on ne sait pas du tout vers quoi
on va, cette force brute suicidaire qui s'empare de
temps en temps de nos pays est tout a fait terrible.

On commence par cette séquence filmée d’'une
minute et demie par un cinéaste belge qui s'appelle
Thierry Michel (2) et qui, depuis 20 ans, se pro-
méne de long en large en RDC (surtout dans I'est
du pays) pour prendre des images et montrer
I'ampleur des massacres qui y sont commis. J'ai
choisi cette séquence car elle engage la maniére
dont la religion vient habiller la guerre de maniére
indécente.

« Il est vrai que le général Amisi Tango Four (3) était
a. Il est vrai que le commandant Byamungu Bernard
(4) était la. Mais le maitre a exécuter sur les champs
des opérations, c'était Laurent Nkunda (5). »

« Laurent Nkunda, c’est I'archétype du seigneur de
guerre. Congolais d’origine tutsi, c’est un proche du
président rwandais Paul Kagame. Il a participé a ses
cotés a la reconquéte du Rwanda lors du génocide.
De retour au Congo avec I'armée rwandaise, il fonde
son propre mouvement rebelle, le CNDP qui séme
désormais la terreur dans la province du Kivu. Un
tueur:

“Ca, c'est notre chapelle et ¢a c'est notre drapeau,
notre banniere. Et toute personne qui accepte que
Jésus est le Roi des rois et Seigneur des seigneurs,
il est notre membre, il est notre frere ... Je suis
pentecdtiste par adhésion, mais naturellement

je suis adventiste du septiéme jour. Le maquis

ne m'empéche pas de continuer cette mission


https://www.youtube.com/watch?v=WGoKnXcMhew
https://www.youtube.com/watch?v=WGoKnXcMhew
https://www.youtube.com/watch?v=WGoKnXcMhew

ecclésiastique. Le pasteur a le devoir de protéger
les brebis, OK ? Et il doit les protéger face a la
menace : si la menace est armée, le pasteur doit
protéger les brebis contre cette menace armée.
Nous avons une doctrine : notre doctrine, C'est le
justicisme chrétien”.

Laurent Nkunda a de solides soutiens, et au plus haut
niveau. »

Olivier Abel. Le justicisme chrétien ... La toile de
fond est posée et je passe la parole & Esdras.

Esdras Muhindo Kasuma. Je viens de 'Est de la
RDC et j'ai le malheur d'étre de la génération de
guerre. Depuis plus de trois décennies, ce pays
est le théatre d’'une guerre qui déshumanise I'étre
humain, cet étre humain pourtant créé a I'image
et a la ressemblance de Dieu. Les ennemis sont
démonisés et les humains sont traités comme du
bétail a I'abattoir.

1. Quels motifs de guerre en RDC ?
René Lemarchand a écrit :

« Le plus grand danger qui menace la région des
Grands Lacs est celui d'une mémoire ethnicisée, ou
chaque groupe se dispute le privilége de détenir la
vérité et ou I'histoire départage les bons des mauvais
suivant I'appartenance ethnique » (6).

Cette thése peut se justifier par I'expérience des
guerres vécues au Burundi en 1971, au Rwanda
en 1994 et en RDC depuis 1996 et jusqu’a ce

jour. L'entrée cette année-la en RDC de 'AFDL de
Laurent-Désiré Kabila (7) et de ses alliés rwandais
et ougandais va déboucher sur le renversement du
pouvoir de Mobutu mais va déclencher ensuite une
série de rébellions soutenues par les pays voisins,
comme aujourd’hui celle du M23 soutenu par le
Rwanda, mais aussi les massacres de civils depuis
2014 dans la province du Nord-Kivu et de ['lturi.
Tout cela a entrainé des déplacements massifs

de populations, leur fragilisation sanitaire, des
famines, des violences en chaine, la destruction
des foréts ... Ce sont des guerres de conquéte et
d’occupation : il s'agit de créer de l'insécurité et de
pousser les autochtones a quitter leurs milieux de
vie pour se cantonner dans les camps de dépla-
cés. Comme le Congo est trés grand, il s’agit de le
diviser et balkaniser afin de s’approprier les terres
riches en minéraux rares convoités par toutes les
puissances de la planéte.

Comme I'a écrit Gustavo Gutiérrez, le massacre et
l'asservissement des Congolais autochtones

« se fait au nom d'une idole, qui est I'or, le dieu dont
se réclamaient les conquistadors n’était en réalité
qu’un autre nom du métal précieux » (8).

45

(1) C'est justement ce samedi 24 juin 2023 qu’Evgueni Prigojine (chef de 'armée para-
publique Wagner), apres avoir tres vivement critiqué publiquement I'état-major russe et

les décisions de son mentor Vladimir Poutine sur le front ukrainien, lance une équipée sur
Moscou aprés avoir pris le controle de Rostov et Voronej. Il renoncera finalement en fin de
journée et sera tué dans un accident d'avion deux mois plus tard.

(2) Voir son film L'empire du silence, 2022.

(3) Gabriel Amisi Kumba, militaire congolais de haut rang (a la téte de 'armée de terre entre
2006 et 2012) impliqué dans divers massacres et trafics.

(4) Bernard Maheshe Byamungu, chef de guerre membre du M23, une armée alliée du pou-
voir rwandais principalement active en 2012-2013 et depuis 2022 (conquéte d’'une grande
partie du Nord-Kivu).

(5) Issu d’'une famille d’origine rwandaise du Nord-Kivu, Laurent Nkunda (1967) participe
d’abord au Front patriotique rwandais de Paul Kagame et a la conquéte du Zaire en 1996-
1997 (Premiére Guerre du Congo), puis au RCD-Goma, un groupe armé rebelle soutenu par
le Rwanda et 'Ouganda et actif dans I'Est de la RDC de 1998 a 2006 (Deuxieme Guerre du
Congo). Il fonde en 2006 son propre groupe armé, le Congres national pour la défense du
peuple (CNDP) qui contréle une partie du Nord-Kivu avant de devoir se réfugier au Rwanda
en 2009. Il affirme étre un pasteur adventiste bien que I'Eglise adventiste ait précisé en
2008 que cela n'avait jamais été le cas (Voir Mark A. Kellner, 33CN: Adventist Deny Rebel
Leader’s Claimed Affliliation, Adventist Review, 2 décembre 2008).

(6) René Lemarchand, Le genocide de 1972 au Burundi: Les silences de I'Histoire, Cahiers
d’Etudes Africaines 42, cahier 167 (2002), p.567. René Lemarchand (1932) a été professeur
en sciences politiques a 'Université de Floride et spécialiste des conflits en Afrique centrale.
(7) Opposant en exil, Laurent-Désiré Kabila (1939) prend la téte de 'Alliance des forces dé-
mocratiques pour la libération du Congo (AFDL), une coalition rebelle qui chasse Mobutu du
pouvoir en 1997 et rebaptise le Zaire République démocratique du Congo grace au soutien
armé du Rwanda de Paul Kagame et de 'Ouganda de Yoweri Museveni. Président a partir
de cette année-la, Kabila affronte ensuite ses anciens alliés lors de la Deuxiéme Guerre du
Congo a partir de 1998. Il est assassiné par un garde du corps en 2001 et remplacé par son
fils Joseph Kabila.

(8) Gustavo Gutiérrez, Dieu ou l'or des Indes
occidentales, Las Casas et la conscience
chrétienne 1492-1992,
Cerf, 1992.

Projection
de la séquence filmée
avec Laurent Nkunda

au début du débat.

- Alhépital de Pan:
~en octobre 2007 -

FOI&VIE 2024/3-4 Guerre juste, moins injuste ou en contexte ?, pp.44-52


https://boutique.arte.tv/detail/l-empire-du-silence?srsltid=AfmBOorPFo5iov_hg0Q-8mcL7mCDuXQHaoEx2WPYzvphIiX9xQxuo5Fk
https://web.archive.org/web/20181026064604/https://www.adventistreview.org/archive-2247
https://web.archive.org/web/20181026064604/https://www.adventistreview.org/archive-2247
https://www.jstor.org/stable/4393236

FOI&VIE 2024/3-4 Guerre juste, moins injuste ou en contexte ?, pp.44-52

46

(9) Né en 1959 a Bukavu
et fils d'un pasteur pente-
cotiste, il fait des études
de médecine a Kinshasa,
au Burundi et en France
avant d’exercer d’abord
a 'hopital de Lemera
(Sud-Kivu), attaqué par
les rebelles en 1996. Il
crée ensuite 'hdpital de
Panzi a Bukavu pour
soigner les femmes
victimes de viols de
guerre et de mutilations
génitales, d'ou son prix
Nobel de la paix en
2018. Candidat a I'élec-
tion présidentielle congo-
laise du 20 décembre
2023, il n'obtiendra que
0,22% des voix face au
président sortant Félix
Tshisekedi (73,5%).

(10) Simone Weil, Ré-
flexions sur la barbarie,
écrit vers 1939 et publié
dans le recueil Ecrits
historiques et politiques,
Gallimard (NRF, Espoair),
1960. Disponible sur

(UQAM).

Les Congolais sont sacrifiés sur les autels des
idoles de la technologie actuelle, massacrés a
cause des richesses de leur sous-sol ; diamant, or,
cobalt, coltan, cassitérite ... Une partie notable de
ces minéraux est indispensable non seulement a
linformatique et aux télécommunications (notam-
ment la fabrication des téléphones portables) mais
aussi a la transition écologique avec les batteries
électriques. Ce sont souvent des enfants qui
travaillent dans ces mines. Il est regrettable que les
matieres premiéres de la RDC soient plus pré-
cieuses que les étres humains créés a 'image de
Dieu. Le viol systématique de femmes est une des
stratégies utilisées comme arme de guerre, dont
I'ampleur a été montrée par le prix Nobel de la paix
Denis Mukwege (9) a partir de son expérience de
prise en charge de femmes violées dans 'hdpital
de Panzi.

Nous essayons de poser le contexte
de la question théologique qui sera notre deuxiéme
partie. Ce que tu dis est trés juste mais quand on
t'écoute, on a le sentiment que tout le mal vient de
dehors. Il me semble important de considérer que
le mal vient aussi de l'intérieur. L'armée de la RDC
est elle-méme une armée ethnicisée qui a acquis
une culture de violence, de massacre des civils.
Elle n'a cessé de réintégrer des chefs rebelles san-
guinaires, comme le Rwanda I'a fait de son coté.
Ces chefs sanguinaires se retrouvant au plus haut
niveau de 'armée, il n’y a pas d’Etat, d'institutions.
Ce qui manque en RDC, c’est un Etat qui respecte
ses propres institutions et les fasse respecter,
qui impose a I'ensemble du territoire ce que Max
Weber appelait un « monopole de la violence
légitime ». Sans quoi c'est la barbarie. La philo-
sophe Simone Weil écrivait dans ses Réflexions
sur la barbarie : « On est toujours barbare envers
les faibles » (10), qu’on le veuille ou non. Je dirais
que la RDC est trop faible et que la seule solution
est qu'elle cesse d'étre trop faible. Mais il faut aussi
que ses institutions soient suffisamment fortes pour
résister a la guerre civile. Ca présuppose une théo-
logie du magistrat dont on va parler maintenant.

Comment penser une
théologie qui oblige a reconsidérer tous les Congo-
lais et tous les étres humains impliqués dans ces
guerres comme des étres créés a l'image de Dieu ?
Une théologie qui propose a la fois un discours de
résistance contre le mal et un discours de récon-
ciliation ? Seul un discours d’'amour du prochain
au-dela de I'ethnie peut faire place a cette restau-
ration de I'image de Dieu. La théologie de la croix
nous rappelle qu’en Jésus, Dieu est présent dans la
souffrance des Congolais, y-compris (comme dirait
John Caputo) dans leur manque de pouvoir.

Je congois la RDC comme une terre dont Dieu est
le propriétaire. Cette terre-la a toutefois ses propres
lois qu'il convient de respecter. Elle reste ouverte
et peut accueillir tout étre humain créé a l'image
de Dieu et qui accepte de vivre avec les autres. La
preuve, c'est la multiplicité des ethnies qui coha-
bitent pacifiguement, chacune de ces ethnies étant
fiere d'étre appelée ou de s’appeler congolaise.
Toutes les ethnies sont créées a l'image de Dieu,
elles doivent se respecter et se protéger mutuelle-
ment.

J'aime bien cet horizon de pluralisme
et de cohabitation que tu proposes. Mais je pense
que nous avons ici un dilemme théologique. On
pourrait d’'un cété tenir un discours de la non-vio-
lence et de la non-puissance (tu viens d’en parler
avec Caputo) mais comment penser alors que
les lois de 'Etat, et d’'un Etat qui n’est méme pas
vraiment constitué ni méme respectueux de ses
propres institutions, seront respectées ?

Toujours dans le discours d’Esdras, je pointe une
autre forme de ce dilemme : il faut résister aux
méchants, mais comment faire ? Va-t-on faire une
guerre défensive légitime ? Je pense qu'il faut
construire la tension trés classique entre éthique de
conviction et éthique de responsabilité, entre I'appel
évangélique a la non-violence radicale et I'appel

a la lucidité qui regarde en face le rapport ami-en-
nemi. Il n’y a d’'amour des ennemis qu’a condition
d’accepter d’avoir des ennemis, de ne pas croire
trop vite qu'il n’y a pas d’ennemis ou de croire trop
vite a notre irresponsabilité. Cette tension empéche
chacune de ces positions de se croire seule vraie.
Elle est actuellement celle qui (me semble-t-il)
écartéle le docteur Mukwege entre la tentation de
se draper dans la grandeur protestataire et morale
du prix Nobel de la paix fidéle & 'Evangile, et la
tentation de répondre a I'appel a prendre des res-
ponsabilités politiques et a se présenter a I'élection
présidentielle en RDC. Je vois que beaucoup de
pasteurs de nos Eglises protestantes en RDC
souhaiteraient que le docteur Mukwege adopte

la seconde option, mais d’autres non. Je préfére
personnellement la premiére, mais pas du tout pour
des raisons évangéliques. Simplement pour des
raisons de prudence et de stratégie.

Je pense donc que c’est beaucoup plus compliqué
et jessaye de brouiller les cartes : les deux posi-
tions sont théoriquement valables en méme temps.

Merci Olivier et Esdras, en
particulier pour deux choses. La premiére : vous
nous avez bien montré que le dialogue avait déja
lieu a l'intérieur de votre propre bindme avec
cette maniére de vous écouter mutuellement. La


https://classiques.uqam.ca/classiques/weil_simone/ecrits_historiques/Ecrits_1_historiques.pdf
https://classiques.uqam.ca/classiques/weil_simone/ecrits_historiques/Ecrits_1_historiques.pdf
https://classiques.uqam.ca/classiques/weil_simone/ecrits_historiques/Ecrits_1_historiques.pdf

deuxiéme : vous étes partis d’une situation trés
concréte que nous sommes appelés a faire notre,
que ce soit par les liens avec la faculté d’Esdras ou
les Eglises dont Olivier vient de parler.

Nous allons maintenant demander a Yannick et
Murielle d’accueillir et recueillir ce qui vient d’étre
dit en le reformulant avec leurs propres termes et
langage. Accueillir, ce n’est pas seulement reformu-
ler, mais aussi réagir et partager des questionne-
ments, déplacements, interrogations.

Je vais pour ma part souligner
dans un premier temps les points qui m’ont paru les
plus saillants et intéressants (car tout a été intéres-
sant). Et aussi faire part de ce qui a suscité mon
interrogation.

J'ai noté l'importance, dans les propos d’Esdras,
d'un discours sur 'humanité. En parlant de dés-
humanisation et démonisation, on touche a des
questions de rapport a I'autre dans la justification
du mal qu’on retrouve dans beaucoup de méca-
nismes qui détruisent 'lhumanité, dans beaucoup
d’autres guerres.

Ensuite, la question du discours et de la mémoire
des faits que J’ai trouvé treés importante parce qu'il
me semble que cela participe a la fabrication des
idoles. Mais c’est en méme temps relié au ques-
tionnement sur le role de I'Eglise, notamment dans
cette parole qui s'oppose au discours idéologique.

J'ai aussi noté le questionnement d’Olivier Abel
sur la nécessité de réfléchir a des structures d’Etat
contre un pouvoir qui serait basé seulement sur la
loi du plus fort. Ce qui m'a évidemment beaucoup
interrogée, non seulement sur cette nécessité mais
sur les étapes par lesquelles passer quand on se
trouve dans des situations comme celle-la.

Mais ce qui m'a le plus fait réfléchir dans ce
contexte, c'est le besoin de définir les interactions :
entre la prise en compte du contexte pour la com-
préhension des enjeux, et la nécessité d’avoir des
analyses spécifiques pour bien cerner les situations
propres. Pour évaluer et donner sens, on ressent
en méme temps le besoin d’accéder a une forme
d’objectivité qui dépasse nos propres expériences
et qui, a travers ces expériences-1a, nous unisse
vers quelque chose de commun pour béatir un vivre
ensemble et pouvoir étre force de proposition aussi
au niveau théologique.

Je m’'associe en grande partie
aux remarques de Murielle par rapport au texte

47

d’Esdras et d’Olivier. Il y a deux choses qui m'inté-
ressent, deux grands thémes qui traversent les
propos.

Il'y a d'abord convergence dans vos deux discours
sur une nécessaire pensée non pas anthropolo-
gique mais structurelle au niveau de I'Etat. Ce qui
me pose beaucoup de questions ... Olivier disait
que la faiblesse de I'Etat (juste ou pas) était une
source structurelle de perpétuation de la guerre et
de la violence. Il y a donc nécessité de renforcer
I'Etat. Mais comment articuler cette possible néces-
sité avec les violences physiques ou symboliques
que I'Etat doit déployer pour se renforcer ? Pour
moi, cela interroge la notion de non-violence radli-
cale. Si le chrétien participe a cet effort politique,
participe-t-il de fait a une violence symbolique de
I'Etat qui doit se renforcer pour limiter la perpétua-
tion des guerres ? Si on répond & cette question
aujourd’hui, on aura de la chance ! ...

Ensuite, une question qui m’habite depuis un
moment concerne ce que tu as dit, Esdras, par
rapport a la réhumanisation (si ce terme décrit

bien ce que tu as dit) : tu as parlé d'image de Dieu
et de la guerre qui déshumanise toujours. On est
bien d’accord sur ce point, mais si cette tendance
devient elle aussi une idole (terme qui vient trés a
propos dans le discours) ? ... Une idole est quelque
chose qui est de I'ordre de I'adoration. L'adoration
est un phénomene rituel, liturgique plus qu'intellec-
tuel. Est-ce que cela impliquerait du coup que, pour
arriver a réhumaniser les personnes plongées dans
la guerre (mais aussi nous qui sommes des étres
de violence & l'intérieur, comme tu le notais bien) et
parce que la réhumanisation ne peut pas provenir
d’'un discours intellectuel, il faudrait développer

une nouvelle liturgie pour réapprendre la justice et
la paix ? Parce que nous ne sommes pas d'abord
des étres intellectuels, mais des étres liturgiques,
des étres de rituels. Quels rituels donc recréer ou
inventer ? Il y aurait 14 du coup une parole, une
apologétique anthropologique a développer.

II'y aurait aussi cette question de l'interaction entre
limpératif dit économique (ce que tu notais sur les
matieres rares qui sont source de développement)
et ce que 'anthropologie chrétienne doit continuer
a dire par rapport a tout ¢a, ou dire si elle ne le dit
pas encore. L'impératif économique est aussi une
idole ...

Je vais commencer sur 'Etat parce
qu'il est vrai que c’est une grande question théo-
logique : 'énorme sujet du théologico-politique. Je
suis tout le temps a la fois dedans et dehors : « il y
a un temps pour ... » et « il y a un temps pour ... »,
il y a le moment ou 'Etat devient totalitaire, ten-

FOI&VIE 2024/3-4 Guerre juste, moins injuste ou en contexte ?, pp.44-52



FOI&VIE 2024/3-4 Guerre juste, moins injuste ou en contexte ?, pp.44-52

48

(11) « Les chefs, en effet,
ne sont pas a craindre
quand on fait le bien,
mais quand on fait le
mal. Veux-tu ne pas
craindre l'autorité ? Fais
le bien, et tu auras son
approbation, car elle est
au service de Dieu pour
ton bien » (Romains
13,3-4).

(12) Colloque interdis-
ciplinaire international

(CRAL, Fonds Riceeur)
a l'lnstitut francais de
Kinshasa du 25 au 27
avril 2023.

(13) Voir la thése de
Murielle Minassian en
2022 pp.21-23.

(14) Wilson Carey
McWilliams,

Comparative Politics 1/2
(janvier 1969), p.226. La
phrase et I'article (« I'un
des plus intéressants es-
sais sur cette question »)
sont cités par Hannah
Arendt dans son article

(originellement publié
dans le New Yorker le 12
septembre 1970), repris
en 1972 dans son recueil
Crises of the Republic,
Harcourt, Brace & Co
(Du mensonge a la vio-
lence, traduction de Guy
Durand, Presse Pocket,
1989, 2002, Le Livre de
Poche, 2020). McWil-
liams (1933-2005) était
un politiste spécialiste
des pensées radicales
américaines entre 19¢ et
20¢ siécles.

taculaire ; puis le moment au contraire ou il n'y a
pas d’Etat, d'institutions, mais des mafias. Ce qui
est la situation dans cette partie de I'Afrique : les
Etats sont mafieux, ce sont uniquement des pactes
de pillage. Mais je pense qu'il y a quelque chose
de théologique par derriére et femprunte déja a
votre texte. Quand vous parlez de l'insuffisance
des lois, des limites du politique, je comprends treés
bien et je suis d’accord avec cette théologie. Mais il
faut faire attention & ne pas voir uniquement I'Etat
comme un moindre mal. C'est quelque chose que
j'ai travaillé avec le sens des institutions qui est si
fort chez Paul Ricceur. En Romains 13, le magistrat
est le ministre de Dieu « pour ton bien » (11). Ce
n'est pas juste pour arréter le mal ou par rapport au
mal, c’est aussi pour le bien. Ricceur souligne que
ce passage de Romains 13 est inséré entre deux
hymnes a I'amour fraternel : ce n’est pas unique-
ment une pédagogie punitive. Il faut donc penser
que le mal fait aussi partie de 'humanisation qui ne
concerne pas uniquement des personnes indivi-
duelles dans les relations courtes. Cela passe a
travers la liturgie dans les Eglises et aussi & travers
des institutions justes — en tout cas le plus justes
possible.

Je pense que 'Etat a été un régulateur de la vio-
lence, la montée des Etats modernes a été contem-
poraine d'une longue régulation de la violence. Les
textes de Kant disent qu'il faut mener la guerre de
maniére a ce que la paix reste ensuite possible, ce
qui exige de ne pas entiérement détruire ou trop
humilier 'adversaire. Ce qui pose toutes les ques-
tions de la guerre juste ou injuste dont vous avez
trés bien parlé dans votre texte. Les questions sur
les prisonniers, la différence entre civil et militaire,
le droit de neutralité, la proportionnalité ne peuvent
étre posées que parce qu'il y a des armées régu-
liéres dans lesquelles il y a aussi une déontologie,
des responsabilités.

Mais je ne veux pas sous-estimer le fait que parfois
I'Etat peut devenir fou (Hitler, Staline ...). Il faut
sentir ce que vous avez dit de cette capacité qu'ont
les humains au mal, de leur préférence pour le mal
et la dévastation. Pierre Bayle disait que

« ’'homme préfére se faire du mal pourvu d’en faire a
son adversaire que de se procurer un bien qui tourne-
rait aussi a 'avantage de son adversaire ».

Il faut sentir ces capacités de fureur. Comment va-t-
on convertir ce mal radical, cette préférence pour le
mal en capacité a réveiller le fond de bonté ? C'est

la grande énigme de la conversion.

Je vais réagir par
rapport aux questions sur la déshumanisation et

la réhumanisation. Je pense que la guerre déshu-
manise vraiment I'étre humain. Et quand la guerre
déshumanise I'étre humain, le role de I’Eglise ou
du chrétien est de réhabiliter cette image de Dieu
avec laquelle I'étre humain a été créé. Vous posez
la question de quelle liturgie ou quelle parole de la
part de I'Eglise ou des chrétiens. J'ai toujours pen-
sé que dans le contexte de conflits armés comme
celui-ci, 'Eglise doit jouer ce réle si important de
réconciliation.

Quand je réfléchis aussi aux causes (notamment
économiques) de la guerre, je pense qu'il faudrait
recadrer ce systéme capitaliste qui nous a entrai-
nés dans I'égoisme, ou chacun travaille pour ses
propres intéréts. Au lieu d'utiliser ces ressources
pour toute I'humanité ou au moins le bien-étre de
la population du territoire concerné, n'importe qui
se les accapare, ce qui provoque ces conflits qui
font beaucoup de victimes. Je pense que le chris-
tianisme doit aussi porter une parole sur le plan
économique, une parole qui améne a comprendre
que toutes ces richesses que Dieu a placées dans
le sous-sol congolais doivent étre exploitées pour le
bien-étre des Congolais, et pourquoi pas de toute
humanité. J'ai évoqué la RDC comme une terre
dont Dieu est propriétaire : toute 'humanité a été
créée a I'image de Dieu et peut bénéficier de ces
richesses la puisque la multiplicité des ethnies qui
vivent sans probléme en RDC prouve réellement
que toute personne voulant y vivre peut venir et
est bienvenue. Il n'y a pas besoin de faire la guerre
pour bénéficier de cette richesse Ia. Si on veut en
bénéficier, il suffit de venir y vivre, cohabiter avec
les ethnies qui sont |a. La grande question est
donc de concevoir les matiéres premieres de la
RDC comme des ressources a exploiter pour

le bien-étre de toute la population. Alors qu'au-
jourd’hui, on est tué quand on veut exploiter ces
ressources et ce sont les populations qui sont les
victimes. Voila ce que je pense comme chrétien de
ce que I'Eglise peut apporter comme parole dans
ce contexte.

Merci, Esdras. J'aimerais
rappeler ce qu’a dit Murielle sur 'importance de
la mémoire : faire acte de mémoire, mais de quel
type de mémoire ('importance d’accéder a une
mémoire plus ajustée) ? Un colloque vient d’avoir
lieu a Kinshasa sur Mémoires blessées, promesses
inachevées (12).

Vous en parlez aussi dans votre texte
dans les termes de la repentance : revenir sur notre
passé commun en essayant de faire un travail de
relecture, d’échange des mémoires, d’hospitalité
narrative. C’est un travail qui n'est pas facile mais
qu'il faut absolument faire.


https://www.ehess.fr/sites/default/files/evenements/fichiers/programme_25-27_avril_kinshasa_2.pdf
https://www.ehess.fr/sites/default/files/evenements/fichiers/programme_25-27_avril_kinshasa_2.pdf
https://www.ehess.fr/sites/default/files/evenements/fichiers/programme_25-27_avril_kinshasa_2.pdf
https://www.ehess.fr/sites/default/files/evenements/fichiers/programme_25-27_avril_kinshasa_2.pdf
https://www.jstor.org/stable/421385
https://www.jstor.org/stable/421385
https://www.jstor.org/stable/421385
https://www.jstor.org/stable/421385
https://blogs.law.columbia.edu/uprising1313/files/2017/10/Arendt-Disobedience.pdf

Murielle Minassian. Avant de venir, j'ai lu une
analyse sur Poutine et la guerre en Ukraine. Un
géopoliticien parlait du fait que Poutine, dans ses
discours, n'avait pas fait « le mémorial ». Pour
tous ceux de ma génération qui ont eu des cours
d’histoire sur les deux guerres mondiales, c'est
un acquis qui fait partie de notre passé, de notre
conscience. Entendre que cet homme politique lit
les choses autrement et a une autre idéologie qui
nie ce dont nous faisons mémoire me fait penser
qu'il'y a quelque chose en jeu dans le rapport des
hommes politiques & la guerre, a l'idéologie, au
discours et & la mémoire.

Par rapport aux institutions, I'année derniéere (13),
jaurais presque été dans 'idée de mettre I'accent
sur les démarches individuelles sans attacher trop
d'importance a I'Etat. Mais depuis, jai réfléchi
(notamment avec Hannah Arendt) et je voudrais
citer une phrase de Wilson Carey McWilliams en
réponse a ce que vous dites :

« Quand les institutions échouent, le sort de la
communauté politique dépend des hommes, et les
hommes sont de faibles roseaux prompts a s’accom-
moder de I'injustice voire a la commettre » (14).

L3, on est vraiment dans cette idée, mais avec
du coup (comme vous venez de le dire) une suite
entre le mot Etat et le mot armée. Mais de quelle
force est-ce qu’on parle ?

Anne-Cathy Graber. On va pouvair le voir mainte-
nant puisqu’on va passer a votre thése ....

Quelle justice pour quelle consolation
face a la guerre ?

(thése de Murielle Minassian

et Yannick Imbert)

Murielle Minassian. La guerre juste propose un
cadre théorique qui s'accompagne d’une réflexion
théologique élaborée dans un contexte historique.
Elle représente un ensemble de critéres qui a évo-
lué au fil du temps, comme une recherche pour une
réponse a 'anormale normalité de la guerre. Notre
réflexion se concentre sur 'aspect juste, en parti-
culier sur la notion de justice que I'on peut associer
avec le phénoméne de la guerre. Quand les conflits
armés sont vécus sous le sceau de la fatalité, que
la guerre est considérée comme I'unique issue pour
faire valoir sa liberté, quand la violence et la mort,
la destruction, le poison de la haine ont défiguré

les paysages, rasé les lieux de vie et supprimé

les proches ou torturé les étres aimés, quand les
souvenirs sont tachés par la douleur des blessures
ouvertes, quelle consolation cela apporte-t-il de
savoir si la guerre est juste ? Quelle justice attendre
ici-bas, quelle justice propose Dieu ?

Yannick Imbert. Et pour avancer dans le propos,
il est nécessaire de rappeler quelques limites qui
circonscrivent la notion de guerre juste (certaines
ont été sous-entendues ou mentionnées ce matin).

La premiére concerne la nature pragmatique qui
sous-tend certains des critéres de la guerre juste et
qui, effectivement, semblent parfois difficilement ap-
plicables. Concernant le critére de cause juste, par
exemple, Hugo Grotius remarquait lui-méme que
les deux parties opposées dans tout conflit peuvent
se croire détentrices de la cause juste. Discerner
alors la 1égitimité juste de la cause est redouta-
blement difficile, dans certains cas impossible. Et
on pourrait dire la méme chose de la plupart des
critéres de la guerre juste. En tant que cadre pour
I'action, la théorie de la guerre juste ne parvient pas
a endiguer toutes les guerres, c'est une observation
alors purement pragmatique.

La deuxiéme limite préalable que nous devons
mentionner est le contexte historique du développe-
ment de la guerre juste en rapport avec le contexte
contemporain et de nouvelles formes de guerre. On
peut en effet historiquement comprendre le cadre
et le but fixés par les théories de la guerre juste
comme visant a limiter les atrocités de la guerre et
la violence. Dans ce cadre, la guerre juste est une
option restrictive. On doit en particulier remettre en
contexte les développements de la guerre juste :

49

« Cette prise

de conscience

ne doit pas
s’accompagner
d’un pessimisme
mais il s’agit
surtout d’affirmer
que cette lutte
est en priorité

(...) une lutte
spirituelle non pas
d’abord contre
des hommes
mais contre

des puissances.
En voyant les
choses de cette
maniére, la priére
n’est pas une
forme de passivité
ou de fuite. »

FOI&VIE 2024/3-4 Guerre juste, moins injuste ou en contexte ?, pp.44-52



FOI&VIE 2024/3-4 Guerre juste, moins injuste ou en contexte ?, pp.44-52

50

on peut remonter jusqu'aux Grecs, mais quels ont
été les développements de la guerre juste dans
I'histoire chrétienne, de saint Augustin a Hugo
Grotius dans leurs contextes respectifs ? Ces déve-
loppements nous invitent & nous poser la question
des développements ou redéveloppements actuels
— notamment post-Deuxiéme Guerre mondiale —
avec la justice post bellum (ce qu’on fait pour la
reconstruction de la paix aprés la guerre). Ces
développements de la guerre juste correspondent-
ils avec les formes contemporaines de guerre que
nous connaissons ? Ces nouvelles formes coin-
cident-elles avec une lecture chrétienne du monde
contemporain, de ses conflits, peut-étre aussi de
I'activité providentielle de Dieu si on arrive a la dis-
cerner : le plan de Dieu, la mission chrétienne qui
est d'étre ambassadeurs de la réconciliation ?

Les apparentes inefficacités de la guerre juste
doivent-elles nous conduire a rejeter ce cadre
théorique et alors céder soit au pessimisme, soit au
réalisme politique ? En d’autres termes, la question
éthique (I'impossibilité d’appliquer les criteres de la
guerre juste) pourrait nous conduire a rejeter tout
cela en tant qu'ensemble d’arguments permettant
au chrétien de vivre a la fois sa ligne de conduite
en sa foi en Christ et aussi son engagement actif
armé. Cette tension éthique doit-elle finalement
conduire a rejeter tout cela (c’est inapplicable, donc
laissons tomber ...) ?

On se propose avec Murielle de conclure que

le cadre posé par la guerre juste mérite d’étre
conservé au minimum parce qu'il pose un cadre
moral ou qu'il fonde en particulier la possibilité pour
la justice post bellum. Et disant cela, il faut aussi
étre tout a fait clair sur le fait que cela ne veut pas
dire que nous développons un discours qui rende
juste la guerre, mais qui déploie une volonté de
rendre la guerre moins injuste (ce qui n'est quand
méme pas tout a fait la méme chose). De fait, l'idée
de guerre juste nous fournit un langage permettant
de comprendre que la force peut étre permise dans
certaines circonstances, mais ouvre en cela la pos-
sibilité d'évaluer justement les cas particuliers que

sont les guerres (qui ne sont pas toutes identiques).

En dehors de la question éthique déja mentionnée
(aussi ce matin), il apparait que la guerre juste
présuppose la possibilité de pouvoir porter un juge-
ment sur ces guerres. Cette notion de jugement est
indissociable de la pensée de guerre juste et ren-
voie aussi a I'existence de principes moraux qui se
concrétisent dans des questions d’arbitrage local,
national ou international soulevant le probléme de
I'engagement moral et posant aussi la question

de savoir qui a I'autorité de juger des situations :
qui définit ce que la guerre est (juste, pas juste) ;
quels sont les moyens Iégaux ou pas. Et ¢a pose

aussi la question internationale de l'ingérence dans
les affaires d’autres Etats. Si l'on s’accorde quand
méme sur le fait que le cadre théorique de la guerre
juste ne s'identifie pas a un discours qui justifie le
principe du mal qu’est la guerre, cela ouvre des
possibilités :

Premiérement, penser des critéres pour une guerre
juste. Ces critéres qui peuvent étre importants
méme aprés, pour I'ceuvre de réconciliation.

Deuxiémement, poser un cadre de pensée qui dit
l'inacceptable de la guerre. Et donc la guerre juste
dit l'inacceptable de la guerre, ce qui parait para-
doxal mais ce qui est le cas (je pense). Cela permet
aussi un cadre d’action pour rendre la guerre moins
injuste. Parce que, qu'on le veuille ou pas, la guerre
se produira toujours. Donc, comment pouvons-nous
la rendre moins injuste ?

Ainsi les criteres du jus ad bellum et in bello sont
importants pour donner un contenu au jus post
bellum, ce qui se passe aprés la guerre dans l'ordre
de reconstruction en vue de la justice et de la paix.
Ces principes sont compris comme un en dega

qui dise 'inacceptable et son expression d'une
volonté de justice qui dans le méme temps révéle
les limites de toute légifération dans le domaine
éthique. Ces principes sont cependant toujours
nécessaires pour conserver une parole qui puisse
dire 'anormalité des exactions, des violences
commises, que la guerre ait été justifiée ou pas. Et
cela pour conserver une notion d'évaluation morale
de la violence. Pas la justification : mais pouvoir
évaluer ce qui se passe.

En conclusion (pour cette partie 1a) : si une justice
est indispensable pour le monde post bellum,

elle est pensable a partir des criteres de la guerre
juste.

Pour la question du jus post
bellum, il'y a tout un questionnement qui est a tenir
et se joue entre l'articulation de la justice inter-
nationale et le cadre de la pratique de la justice
au niveau interne. Il'y a toute une tension qui est
assez riche a penser par rapport a notre engage-
ment chrétien.

Ces réflexions nous aménent a penser quelles sont
nos implications sur le plan chrétien, notamment

a la lumiére de notre vocation d'ceuvrer pour la
justice (c'est lié & la réflexion sur le jus post bel-
lum). Quel pourrait étre notre engagement (tout en
connaissant ses limites) dans le domaine politique
pour contribuer a cette justice ? Deux observations
viennent circonscrire cet engagement.



Tout d’abord, le combat que nous avons a mener
doit se faire avec les armes du chrétien et le
secours du Saint-Esprit. J'insisterai sur le fait que
notre engagement commence en priorité par la
priére, avec la confiance que nous avons au ciel un
Christ intercesseur qui entend nos appels et qui a
subi |ui aussi les violences humaines.

Ensuite, notre vision chrétienne du monde peut
nous permettre de voir la providence de Dieu a
l'ceuvre durant la guerre et aussi de mettre en
garde contre le durcissement des réalités d’oppo-
sition, de destruction et de violence. Cette prise
de conscience ne doit pas s'accompagner d’un
pessimisme mais il s'agit surtout d’affirmer que
cette lutte est en priorité (premiérement) une lutte
spirituelle non pas d’abord contre des hommes
mais contre des puissances. En voyant les choses
de cette maniére, la priére n'est pas une forme de
passivité ou de fuite mais d’abord une premiére
forme d’engagement, une premiére forme
d’action. Renoncer a la priére, c'est renoncer a

la souveraineté de Dieu et céder a l'idolatrie de
humanisme.

Merci Yannick et Muriel pour
ces théses. Tres clairement et presque dés le
début, vous étes amenés a conclure que la guerre
juste mérite d’étre conservée comme cadre de pen-
sée morale et comme fondement pour la justice.
Ensuite, vous nous invitez a non pas justifier mais
évaluer.

On parlait d’'une prise de
conscience, de distance et du pas de c6té qu’on
peut faire. Dans notre bindbme aussi, la question de
notre propre positionnement a été source de beau-
coup de réflexions : comment est-ce que, tout en
n'étant pas d’accord sur les choix qu’on ferait d'un
point de vue éthique (et notamment par rapport a la
question de cette tension qu’on peut noter), com-
prendre que nous avons malgré tout une commune
volonté et que cette opposition sur le plan concret
doit étre dépassée pour une compréhension plus
globale de ce que c'est que représenter le Christ
sur terre ?

Ce pas de coté, nous allons
le faire ensemble maintenant grace a Olivier et
Esdras qui vont nous dire comment ils accueillent
et recueillent vos propos, comment ils les refor-
mulent selon leurs propres mots, quelles sont leurs
réactions et interrogations.

Je pense d’abord que tous ces écarts
et ces tensions sont en chacun de nous. On peut

rencontrer I'autre parce qu’on porte aussi en nous
ces débats qui nous traversent. En réécoutant
maintenant tout ¢a, je pense dailleurs quil y a
finalement plus de proximité entre nous trois que
par rapport a Esdras. Il y a une énorme réserve
de conversations avec Esdras et avec d’autres qui
sont ici, et c’est pour ¢a qu’on a voulu commencer
par le contexte. Les contextes nous placent dans
des questions profondément différentes. Nous trois,
nous partageons une histoire qui est I'histoire de
I'Europe, nous avons donc une culture commune
sur cette question alors qu’Esdras vient d’autre
chose qu’on aura du plaisir a entendre.

Comment est-ce que j'ai ressenti votre texte ? Avec
énormément d’empathie. La question est celle de
la guerre juste, mais quelle justice, quelles limites,
quels critéres ? ... Mais avec l'idée de garder ce
concept. Pourquoi ? Pas du tout pour justifier la
guerre mais pour rendre enfin la guerre le moins
injuste possible et préparer une paix la plus juste
possible. C'est comme ¢a que je résume votre
texte.

Comme vous l'avez fait, je pense trés important

de ne jamais séparer (c’est ce que fait Michael
Walzer dans son gros livre sur les Guerres justes
et injustes (15)) les questions stratégiques des
questions morales. Car les questions stratégiques
posent des questions morales et les questions
morales posent des questions stratégiques : on ne
peut pas les séparer comme ga. Pour les criteres,
on n’est donc pas dans du blanc et du noir, on

est dans des situations ... Et vous terminez sur la
lecture chrétienne en insistant sur la priére, puis
sur la repentance. La question de relire ensemble
le passé me semble trés importante. Le concept
d’'anormale normalité de la guerre est magnifique.
Cela rappelle Calvin qui dit qu’on ne sait pas ce qui
est anormal ou normal de I'exception ou de la régle.
La guerre est un état d’exception, mais un état
d’exception normal. Pourquoi, comment ? Je trouve
intéressante aussi l'idée de faire de la guerre juste
non pas une réponse ou un ensemble de réponses,
mais comme une inquiétude. Car c’est une question
qui revient : on la chasse par la porte et elle revient
par la fenétre. Pourquoi ? Parce qu’on se demande
bien comment faire le moins de mal possible ...

Ma premiere question est que vous parlez a plu-
sieurs reprises au début du texte de consolation et
de compensation alors que vous parlez en méme
temps de désolation. Je comprends trés bien le
mot consolation qui a un sens spirituel, un sens
humain (il y a un temps pour la consolation), mais
la compensation ? ... Est-ce qu’on peut compen-
ser ? Les enfants de Job sont morts, on ne peut
pas compenser. |l y a d'autres enfants peut-étre

51

(15) Michael Walzer,
Guerres justes et
injustes, Argumentation
morale avec exemples
historiques, traduction
de Simone Chambon et
Anne Wicke, Gallimard
(Folio Essais 473), 2006
(Just and Unjust Wars,
Basic Books, 1977).

FOI&VIE 2024/3-4 Guerre juste, moins injuste ou en contexte ?, pp.44-52



FOI&VIE 2024/3-4 Guerre juste, moins injuste ou en contexte ?, pp.44-52

52

(16) « Le Seigneur dit

a Moise : “Je vois que
ce peuple est un peuple
rétif. Maintenant, laisse-
moi faire : je vais me
mettre en colere contre
eux, je les exterminerai,
et je ferai de toi une
grande nation”. Moise
chercha a apaiser le
Seigneur, son Dieu ; il
dit : “Seigneur, pourquoi
te mettre en colere
contre ton peuple, alors
que tu I'as fait sortir
d’Egypte par une grande
puissance, par une main
forte ? Pourquoi les
Egyptiens diraient-ils :

« C’est pour leur malheur
qu'il les a fait sortir : c’est
pour les tuer dans les
montagnes et pour les
exterminer, pour les faire
disparaitre de la terre ! »
Reviens de ta colére
ardente, renonce au mal
que tu voulais faire a ton
peuple ! Souviens-toi
d’Abraham, d’lsaac et
d’lsraél, tes serviteurs,
auxquels tu as dit, en
faisant un serment par
toi-méme : « Je multiplie-
rai votre descendance
comme les étoiles du
ciel, je donnerai & votre
descendance tout ce
pays dont j'ai parlé, et
ce sera son patrimoine
pour toujours »”. Alors le
Seigneur renonga au mal
qu'il avait parlé de faire
a son peuple » (Exode
32,9-14, apres I'épisode
du veau d'or).

mais on ne peut pas compenser. Je me méfie en
théologie chrétienne de l'idée (un peu facile en
christologie) d’'une sorte de grande compensation,
de grands rachats.

La deuxiéme question, je I'ai déja posée tout a
Pheure & propos d’une conception de I'Etat unique-
ment restrictive, comme moindre mal. Mais j'irais
jusqu’a dire la méme chose par rapport a Dieu.
Parce que Dieu, ce n'est pas que la réconciliation.
Vous citez Exode 32,10 (16), ou Dieu, c’est : « Re-
tiens-moi, je vais tous les tuer, les supprimer ! ».
On croirait entendre Poutine ou Prigojine (comparer
Dieu a Prigojine, je reconnais que c’est un peu
excessif) | Cette folie qui nous traverse passe dans
le texte biblique a travers Dieu aussi. Et Moise va
réussir a calmer Dieu, a 'amadouer, a le rendre
capable de revenir sur sa parole terrible. Il faut lire
ces mots qui sont incroyables.

Ici, je ne fais pas une
lecture de votre texte de fagon théorique mais de
fagon pratique puisque je vis la guerre et que je
peux avoir une lecture tout a fait différente de celle
d'Olivier Abel. J'ai regu le texte, je I'ai lu et j'ai eu
quelques questionnements.

J'ai apprécié le fait que vous avez posé des

limites a la guerre juste. Mais si on peut recourir

a la guerre juste pour essayer de rendre la guerre
moins injuste, pour adoucir les atrocités et la vio-
lence, est-ce qu'il n'y aura pas malgré tout un cycle
d’atrocités puisque I'on recourt a la guerre (quel
que soit son degré de justice) ?

J'ai apprécié le fait que vous avez évoqué la volon-
té de rendre la guerre moins injuste. Et vous avez
quand méme parlé de I'Ancien Testament ou Dieu
ne donne pas de solution magique au probléme du
mal. Et puis il faut faire intervenir la responsabilité
de I'étre humain : Dieu place sa confiance en I'étre
humain qui est capable de distinguer le bien et le
mal (c’est Ia que vous avez parlé de compensa-
tion). Ma critique par rapport a ¢a est que je me
demande si on peut vraiment avoir confiance en
I'étre humain qui a la liberté d’agir et de penser ?
L'étre humain semble étre d’abord dominé par
I'égoisme qui nous entraine dans la guerre. Est-il
capable d’aimer son prochain autant qu'il s’aime
lui-méme ?

Par rapport a la lecture chrétienne de la justice et
a la lumiére de tout ce que nous avons dit, je me
demande si la guerre juste ne serait pas le fait
que I'étre humain puisse étre en mesure de mai-
triser la violence qui 'habite ? S'il était en mesure
de la maitriser, on pourrait construire un monde de
paix.

Merci, Esdras et Olivier. Vous
voyez que notre méthodologie a évidemment des
limites que vous avez sous vos yeux parce qu’on
ne va pas avoir le temps de répondre a toutes
ces questions. Mais Yannick et Murielle peuvent
répondre a une ou deux questions.

Peut-étre pas tout a fait en forme
de réponse mais plutét en forme de précision : en
fait, je suis d’accord avec ce que disait Olivier sur la
compensation.

J'ai basé ma réflexion en par-
tant d’abord de I'action de Dieu, en me demandant
comment est-ce que Dieu agit pour la justice, et
comment il a commencé dans sa pédagogie. J'étais
sur I'étape des tables de la Loi, en me rappelant
que Dieu cherchait une compensation, pas par
rapport a la guerre mais justement dans un esprit
de justice. Je me suis demandé : quelle consola-
tion ? Comment est-ce qu’on vient guérir les coeurs
et dépasser les situations de guerre si on veut
partir sur une construction ? Qu'est-ce que ¢a nous
apporte dans notre vision chrétienne ?

La question que soulevait Olivier Abel renvoyait a
une réflexion qu’on doit avoir sur la relation de Dieu
a la guerre. Esdras a parlé de recourir a la guerre
juste par rapport a un cycle d’atrocités ...

Quelle que soit sa
justice, si on recourt a la guerre, est-ce qu’on ne
provoquera pas un cycle de violences ?

C’est pour ¢a qu'il me semble
important de bien placer la question de la théorie
de la guerre juste et de savoir comment est-ce
qu'on l'utilise. Je l'utilise personnellement comme
un cadre qui répond a une question de recherche
morale. Qu'est-ce qu’on fait si on balaye ce cadre-
la parce qu’on n’est pas d’accord (c’est mon cas)
que cela puisse justifier la guerre ?

Par rapport a ce qui a été dit sur le rapport de

I'Etat 4 la force et la violence, et par rapport au
contexte d’Esdras, je me pose des questions sur
les ethnies : comment est-ce qu'on peut penser le
vivre ensemble (c'est la question que tu poses) ?
Je me demande si le concept d’ethnies n’est pas un
obstacle dans le sens ou, si on commence & vouloir
bétir un vivre ensemble a partir des ethnies, on part
déja sur des différences.

Il faut s’arréter malheureuse-
ment maintenant. On peut vraiment les remercier
de s'étre ainsi prétés a cette méthodologie (applau-
dissements).



« Quel est

notre rapport

a la violence ?
On a vu deux
maniéres quasi
séparées de
penser la guerre
et qu’il faut
accepter:

en contexte de
guerre qu’on vit
dans sa chair
(on est dedans),
en contexte

de paix

(et ce n’est pas
du tout la méme
chose). Quel est
notre rapport a
une violence qui
nous paraitrait
juste 7»

P

UNE GUERRE

JUSTE ? g

(1) La pléniére a eu
lieu le samedi 24

juin 2023 de 18h30
a19h30 au Temple
Neuf, elle peut étre
visionnée sur la
chaine YouTube des
Rendez-vous de la
pensée protestante.
(2) « Mais moi, je vous
dis : Quiconque se
met en colere contre
son frere sera passible
du jugement. Celui qui
traitera son frére de
‘raka’ sera passible

du sanhédrin. Celui
qui le traitera de fou
sera passible de la
géhenne de feu »
(Matthieu 5,22).

« Savoir ce que le chrétien fait
face a la guerre,

ce que I’Eglise fait »

(pléniere)

Introduction

Alexandre Antoine. Venons-en maintenant a ce mo-
ment de pléniére (1). On a posé la question de la guerre
juste et vous avez eu différentes théses, différents a
priori, différentes positions, différentes approches. Je
vais essayer de lancer la mécanique des questions en
vous résumant (en tout cas tels que moi je les ai vus) les
points saillants et les questions que ¢a m’a posé avec
vous au travers des groupes, au travers des différentes
interventions et des dialogues. Vous aurez bien s(r le
choix d’aller dans ces éléments que je vais présenter
ou de complétement en sortir : le but est de vraiment
dialoguer ensemble.

Premier élément : le sentiment que la guerre, la violence
(il faudra peut-étre avancer sur ces questions-1a)
seraient comme une boite de Pandore. Et je réfléchis-
sais a la question du chemin de la colére, du chemin

de la violence en rapport, bien sir, avec le sermon sur
la montagne et le chemin que Jésus décrit : le fameux
raka (2). Sijinsulte mon frere, quel est le chemin de la
déshumanisation, quel est le chemin de la violence ?

Deuxieme élément : comment penser 'impensable ?
On a entendu ce matin par exemple une entrée par
I'art, en disant : est-ce que I'art peut nous permettre de
réussir a penser quelque chose qui est hors de tous nos
schémas ? Dans notre groupe, il y a eu des réflexions
intéressantes sur la maniére dont la mythologie gréco-
romaine parle de la violence ou de la guerre : en les
mettant dans le champ des dieux ou des sous-dieux ...
ou des influenceurs de Dieu. J'entendais encore tout

a I'heure ce lien a l'idolatrie de la guerre. Les Grecs
auraient probablement parlé d’hybris : on rentre dans le
champ du divin et on touche a quelque chose qui n'est
plus la. Avec la question du rituel de la paix (j'ai beau-
coup aimé cette idée de proposer autre chose).

Troisiéme élément : la violence de Dieu dans I'Ancien
Testament qui a été brievement évoquée par Olivier
Abel avec ce texte paradoxal d’Exode 32 ou Dieu veut
détruire. Je laisserai le soin aux exégétes (je suis un
historien) de répondre point a point, mais la ou ce texte
est intéressant, c’est que Dieu fait comme s'il voulait
détruire mais donne en méme temps tous les éléments
de la défense. Il 'y a un questionnement de limitation
de la violence ou d’'un avocat humain, d’une institution
humaine qui aménerait quelque chose de la justice.

Quatrieme élément : la violence juste ou la guerre
juste comme tentative de penser l'impensable dans un
contexte a chaque fois spécifique. On a parlé de guerre
juste circonscrite dans un contexte de chrétienté (pour
faire large) qui doit gérer la question des hérésies. En
méme temps comme moyen de limitation de la violence
a la maniere de la loi du talion face a la justice puni-

53

tive, familiale. On a entendu parler de la question de
I'esclavage chez Paul (ca, c'est intéressant) : il 'accepte
comme un moindre mal au nom d'un refus du chaos face
a l'institution romaine qu'il juge capable de produire un
certain bien.

Derniers éléments :

Le lien & I'histoire et la maniere de dire une violence
juste se fait toujours a posteriori (ga nous a marqué
dans le groupe de discussion). Les guerres ne sont dites
Jjustes qu’apres avoir jugé les contenus.

Quel est notre rapport a la violence ? On a vu deux
manieres quasi séparées de penser la guerre et qu'il faut
accepter : en contexte de guerre qu’on vit dans sa chair
(on est dedans), en contexte de paix (et ce n'est pas du
tout la méme chose). Quel est notre rapport a une vio-
lence qui nous paraitrait juste ? On a entendu parler de
capitalisme : est-ce une violence économique potentielle,
une violence écologique potentielle, une violence face a
une potentielle hérésie ? Quel est notre rapport a la vio-
lence en temps de paix et en temps de religion ? Enfin,
le déplacement de cette problématique est clairement le
fait d'un pays en temps de paix.

Pour finir, le concept de violence juste est a penser

en rapport avec I'eschatologie : juste juge, priére d'un
pas encore (tous ces éléments-la sont a articuler). Ce

ne sont que les quelques points qui m'ont intéressé et
commencé a me faire voir la grandeur du débat. Je vous
laisse la place pour rebondir ou apporter un complément.

Questions et échanges

Pacome Konseibo. Je suis burkinabé et doctorant a

la FUTP. Depuis huit ans, le Burkina Faso est dans un
contexte de terrorisme qui décime les populations et pro-
voque beaucoup de malheur (3). Depuis huit ans, mes
parents sont réfugiés dans leur propre pays. Ma question
s'adresse a Olivier Abel et a Esdras Muhindo Kasuma.
Vous avez parlé du non-respect par les Etats afficains
de leurs propres institutions et j’ai un petit probleme avec
ca. Est-ce que vous pensez réellement que c'est parce
que les Etats ne respectent pas leurs propres institutions
qu'il y a des situations de guerre au Burkina, au Congo
et dans beaucoup d’autres pays africains ? On peut se
demander aussi si ces institutions sont vraiment les leurs
(et dans quelle mesure) ou si ce sont des institutions
créées par d’autres ? Mais si ce sont les leurs, comment
pouvez-vous dire que les Etats ne les respectent pas ?

Olivier Abel. C'est ce que m'ont dit tous les amis
africains que j'ai rencontrés. Je ne fais que répercuter

ce que j'ai entendu : le sentiment que les institutions se
sont effondrées, qu’elles ne sont pas respectées par les
parlementaires, les présidents, les chefs d’armée qui

les utilisent de maniére instrumentale. lls ne respectent
pas linstitutionnalité. C'est le discours que j'ai entendu
partout en RDC, mais je I'ai entendu aussi au Cameroun.

Il'y a sirement une question derriére votre question.
Vous dites que l'institution peut avoir été « créée par
d'autres », je pense qu'il y a un moment ou il faut
s'approprier ses institutions, il faut les prendre et en faire

FOI&VIE 2024/3-4 « Savoir ce que le chrétien fait face a la guerre, ce que I'Eglise fait » (pléniére), pp.53-58


https://www.youtube.com/watch?v=yQvsok8ADck&t=129s
https://www.youtube.com/watch?v=yQvsok8ADck&t=129s

FOI&VIE 2024/3-4 « Savoir ce que le chrétien fait face & la guerre, ce que I'Eglise fait » (pléniére), pp.53-58

54

quelque chose. C'est le réle de la politique. Si on dit tou-
jours que les institutions sont venues d’ailleurs, si elles
sont toujours méchantes, alors on ne va jamais y rentrer
pour les soutenir de I'intérieur. L, il y a un débat théolo-
gique et je trouve ca gravissime ... On est responsables
de I'évolution de nos institutions. C'est pour ¢a que le
discours des amis africains, congolais qui m'ont dit ¢a a
aussi pour moi un sens théologique : qu’est-ce que nous
faisons de nos institutions ?

Esdras Muhindo Kasuma. Est-ce que les Etats res-
pectent leurs institutions ou est-ce que les institutions
sont venues d'ailleurs et ont été imposées ? Quand
J'étais encore étudiant en licence, un professeur disait
que « nos pays sont gouvernés par des stagiaires ». Et
en le disant, il faisait la distinction entre les institutions

et les gouvernants. Il me semble que dans nos pays
africains, les gouvernants sont imposés par un ailleurs
et que c'est le peuple qui instaure les institutions. Quand
je parle d'institutions ici, je vois par exemple 'Assemblée
nationale qui est constituée de députés que le peuple
lui-méme a élus, le Sénat et toutes les autres structures
qui constituent ces institutions dont nous parlons. Mais
quand on parle de gouvernants, on voit la présidence de
la République et il semble que ce ne soit pas tout a fait
le bas peuple ... Dans le cas de la République démocra-
tique du Congo et de la derniére élection présidentielle,
je ne crois pas que celui qui a été élu soit réellement le
président. Il y a une déception du peuple et jimagine

la suite : qu’est-ce que sera pour I'élection prévue en
décembre 2023 (4) ? Le dilemme est I3, ce n’est pas une
question d'institutions imposées : les institutions peuvent
appartenir au peuple ou peuvent étre instaurées par lui,
mais les gouvernants ne les respectent pas. Dans les
assemblées, il y a toujours ce débat (je I'ai appris de la
bouche des députés nationaux congolais) : « L'état de
siége a éteé instauré au Nord-Kivu et en Ituri et le peuple
n’est pas d’accord. Pourtant, ['état de siége est sans
cesse prolongé et nous, Assemblée nationale, nous ne
disons rien. Est-ce que nous respectons vraiment la
religion que nous prénons ? ». Pourquoi ne peuvent-ils
pas décider de lever I'état de siége (si je prends le cas
de la RDC) ? C'est parce qu'ils sont manipulés par les
gouvernants, ils ne sont plus en mesure de respecter la
volonté du peuple. Voila le contexte dans lequel on est et
c'est désolant.

Murielle Minassian. Par rapport & ce qui est dit et pour
décentrer la question du continent africain, je voudrais
faire part de réflexions qui me sont venues sur cette
relation des institutions aux personnes qui constituent

un pays apres une lecture de Hannah Arendt sur la
relation entre politique et violence. Arendt fait référence
aux problémes aux Etats-Unis entre Noirs et Blancs :
comment chacun trouve sa place et les problémes du
vivre ensemble. Elle explique dans son analyse qu'au
moment de la constitution de I'Etat (lors de la rédaction
de la Constitution), les personnes noires étaient en
esclavage et n‘avaient ni droit ni statut de citoyen. Ce qui
fait qu'ensuite, les autres institutions créées a partir de
cette constitution ne leur ont pas non plus donné de réle
a jouer dans I'Etat. Les questions posées sur Iimpor-
tance des institutions et le soutien de la population a leur

égard renvoient en fait a la question du consentement.
Quand il n’y a pas ce consentement, il y a un probléme
entre la direction donnée (la bonne violence exercée), ce
que Vit la population (qui peut étre une oppression) et la
justification méme de ces institutions. On pourrait se dire
qu'il n'y a pas grand-chose a faire, mais pour recentrer
¢a sur notre question d'engagement chrétien, on pourrait
aussi dire qu'il est long et compliqué de prendre cette
conscience-la du temps. On pourrait trés bien faire une
critique dans nos pays aussi d’'un désengagement poli-
tique avec un systéme administratif anonyme qui semble
une force écrasante dans laquelle on n'a plus de réle a
jouer. Mais on peut chacun a notre niveau et la ou nous
sommes nous ressaisir de ces questionnements en tant
que chrétiens et nous demander ce qui serait possible

a notre niveau pour que chacun puisse réinvestir les
champs de la politique, de la justice, de I'éducation,

de I'économie ... Parce que tout marche ensemble.

Et réfléchir a comment agir dans le temps long pour
reconstruire cette communauté avec des institutions qui
sont fortes parce qu’elles répondent a ce besoin-la de
vie commune.

Alexandre Antoine. On revient a cette réalité flagrante :
il y a des contextes extrémement différents. On ne
pense pas les institutions de la méme maniére quand
les institutions sont confisquées, iniques ou mafieuses,
et quand on a une confiance relative ou totale dans les
institutions. C’est un enjeu clé parce que les institutions
sont une sorte de chéque en blanc, un vivre ensemble
potentiel. Il faudrait prendre le temps de convoquer les
philosophes et les politistes pour réfléchir aux différents
types de systémes, dont ceux qui générent de la vio-
lence. Cela ouvre aussi la question aux différents types
de violences, de guerres. Car il n’y a pas que la guerre
armée, il y a d'autres types de guerres possibles.

Jn Fritz Gerald Aguy. Je suis étudiant & I'lPT Paris. J'ai
deux préoccupations.

Premiere préoccupation a propos de la these de Rémy
Paquet ce matin : j'ai peut-étre mal compris, mais a un
certain moment, il disait qu'il ne faut pas qu'il y ait de
guerre parce qu'apres la guerre, il ne reste plus rien, il
ne reste plus que de la poussiére. A un autre moment, il
parlait de subvertir le message pour que le pauvre de la
parabole des talents puisse étre fort par rapport au riche.
Mais si le pauvre devient fort par rapport au riche, est-ce
qu'il ne va pas déclarer la guerre au riche ? Si la guerre
n'est pas bonne, pourquoi faut-il que le faible soit fort par
rapport au fort ? Ensuite, le titre de sa présentation était
Juste la guerre. Si quelqu’un me gifle et vient me voir
apres pour me dire « C'était juste une gifle », c'est insou-
tenable. Comment est-ce que je peux dire a quelqu’un
dont on a violé sa femme et les enfants devant lui que

« C'est juste la guerre » ? Le fait de dire que c'est juste
la guerre banalise la réalité de la guerre. C'est dire aux
personnes qui ont vécu ces situations que ce n'est pas si
grave que ¢a finalement ...

Deuxieme préoccupation a propos de la thése de Liston
Govou ce matin et de la thése de cet aprés-midi qui

parlait de la République démocratique du Congo. Liston
Govou parlait d'un monde ambivalent ou il y a le bien et

« L’homme qui
prend les armes
et maltraite son
frere, ce n’est
pas simplement
du fait du monde
ambivalent.

Si je décide

de maltraiter
mon frére,

j’ai une part de
responsabilité.
Est-ce que

ce n’est pas
légitimer

une sorte

de victimisation
que de dire :
“Bon, finalement,
si ¢a se passe
mal, je ne suis
pas du tout
responsable :
c’est le mec

a coté, ou c’est
le fait que je vis
dans un monde
ambivalent

qui génere la
guerre”? »

(3) La chute de Blaise
Compaoré (au pouvoir
depuis 1987)en 2014
ouvre une période
d'instabilité au Burkina
Faso dont profitent

a partir de 2016

des groupes armés
islamistes, L'armée
reprend le pouvoir en
2022 et instaure une
dictature soutenue par
la Russie.

(4) Le président
Etienne Tshisekedi
sera réélu avec 73 %
des voix contre 39 %
en 2018.



« Lorsque
I'apétre Paul dit
aux Romains
que, “autant que
cela dépend de
vous, soyez en
paix avec les
autres”, cela
signifie que nous
devons aussi
savoir gérer

ces situations de
guerre, de conflit,
de bataille,

de combat.

Le chrétien
lui-méme

est en guerre
par rapport

a des forces
spirituelles.
Quand

nous prions

a propos

de situations
déconcertantes,
nous sommes

en guerre.
On ne peut pas
éviter la guerre. »

(5) André Weénin, La
Bible ou la violence
surmontée, DDB,
2008

(6) Romains 12,18.

le mal. Esdras Muhindo Kasuma nous a dit que la guerre
au Congo visait a diviser les gens par pure volonté
d’enrichissement. Dans ces deux modeles, je n’arrive
pas a voir la responsabilité des hommes. C’est comme
si on était victime du monde qui est ambivalent et qui
cause la guerre : on n’est pas du tout responsable. Et
les gens qui subissent la guerre au Congo n'y sont pour
rien parce que ce sont les puissants qui veulent avoir de
I'argent et divisent les gens. C’est vrai qu'on vit dans un
monde ou il y a le bien et le mal, c’est vrai qu'il y a des
volontés d’enrichissement. Mais le Congolais qui va tuer
son frere pour avoir de I'argent des minerais, il a quand
méme une part de responsabilité. L'homme qui prend
les armes et maltraite son frere, ce n’est pas simplement
du fait du monde ambivalent. Si je décide de maltraiter
mon frére, j'ai une part de responsabilité. Est-ce que

ce n'est pas Iégitimer une sorte de victimisation que de
dire : « Bon, finalement, si ¢ca se passe mal, je ne suis
pas du tout responsable : c’est le mec a coté, ou c’est le
fait que je vis dans un monde ambivalent qui génere la
guerre » ?

Rémy Paquet. Merci pour les questions.

Concernant Juste la guerre, c'est juste un jeu de mots,
un retournement de situation. Ce juste ne signifie pas
simplement la guerre, mais ouvre la perspective dans
laquelle j'ai abordé la discussion, qui est plutét réaliste et
non utopiste par rapport a la question de la guerre. C'est
justement une fagon de montrer cette préoccupation
ultime qu'est la guerre, et pas du tout de la minorer. Ma
posture était plutot de se méfier de tous les discours
académiques qui risquent d’enliser. Je ne dis pas qu'ils
sont inutiles, mais il y a le risque de passer a coté de
I'expérientiel, de I'existentiel de la guerre (comme on a
pu I'entendre dans les interventions cet aprés-midi).

Concernant le faible et le fort, on est dans le registre du
paradoxe et de 'ambiguité. Lutter contre la violence,
cela peut vouloir dire qu’on exerce une violence a
I'égard de la violence elle-méme. Je ne prétends pas du

: tout arriver au fond de la question. La démarche qui a

soutenu ma these est plutot existentielle, en se disant :
oui, il y a la guerre et si on pousse le curseur, on va
vers le néant, vers plus rien. Cela pose la question de la
violence, des violences qui ne sont pas uniquement des
conflits armés (comme I'a souligné Alexandre Antoine),
et ca interroge le texte biblique qui recele des probléma-
tiques de violence. Je pense a I'excellent livre d’André
Wenin sur la violence dans I'’Ancien Testament (5) et les
pistes données par le texte biblique pour y répondre. Il'y
a cette violence-Ia, ne pensons pas qu'elle est seule-
ment le fait des autres et qu’elle est extérieure a nous
ou a notre réflexion. Ni méme a notre texte éminent de
référence parce qu'il en parle également. Attention la
aussi a réfléchir a notre acces, a notre rapport au texte
biblique parce que peut-étre qu’en ne prenant pas le
temps de la distance critique, on perpétue une certaine
forme de violence aussi dans notre action méme.

Alexandre Antoine. Je voudrais juste vous remercier
pour ces deux questions. Si les Rendez-vous de la
pensée protestante doivent servir a quelque chose,
c'est justement a faire parler les personnes marquées

95

dans leur propre histoire et dans leur propre réalité, et
qui ont quelque chose a dire de ce moment-la a des
personnes qui sont dans un autre contexte. Et peut-étre
que celui ou celle qui n’est pas dans ce contexte-la

va pouvoir prendre une certaine distance, remettre en
question un certain nombre de présupposés de réflexion
et nous amener plus loin. S’écouter mutuellement est
un enjeu clé. Il'y a une réalité qu'on voit de maniere
criante et en méme temps le chemin de la violence ou
de la vengeance. Il y a souvent un rapport assez étroit
entre la justice et la vengeance et quand on le pousse
al'extréme, il y a toute la question de I'escalade qui
amene a du plus rien. Mais aussi, derriére, on entend
bien qu'il y a des réalités concrétes qui sont criantes de
violence, de vérité et d’atrocité (et ce type de débat est
aussi fait pour 'entendre).

Jonas Zamné. Je viens de I'lPT Montpellier et je suis
originaire de la Cote d'Ivoire. La pensée de la guerre
n'est pas la guerre. Il y a une différence fondamentale
entre les deux. Celui qui est en situation de guerre aura
une réaction différente lorsqu’on parle de guerre.

La guerre est constamment présente et pas seulement
dans la société, elle est aussi dans I’Eglise, dans nos
conseils presbytéraux. On est tout le temps en train de
faire la guerre parce qu’on n'est pas d’accord et que
chacun veut que son point de vue prédomine. Il y a des
animosités que nous constatons au milieu de nous.
Lorsque I'ap6tre Paul dit aux Romains que, « autant que
cela dépend de vous, soyez en paix avec les autres »
(6), cela signifie que nous devons aussi savoir gérer ces
situations de guerre, de conflit, de bataille, de combat.
Le chrétien lui-méme est en guerre par rapport a des
forces spirituelles. Quand nous prions a propos de
situations déconcertantes, nous sommes en guerre. On
ne peut pas éviter la guerre.

Les philosophes en ont parlé : dans la dialectique de
Hegel, la guerre est ce qui assure le mouvement de
Ihistoire. On ne peut pas faire autrement, c’est un fait
social. Ma préoccupation (que je voudrais partager avec
chacun de nous) est de savoir ce que le chrétien fait face
ala guerre, ce que I'Eglise fait. Quel est le message que
nous avons regu par rapport aux situations de guerre ?
Nos silences ne sont-ils pas des silences coupables en
face de la guerre ? Ce n'est pas une position mais une
question pour amener chacun a prolonger la réflexion.

Alexandre Antoine. Question large qu'on n‘aura pas
épuisé ce soir ! ... Deux pistes :

La premiére est que Hegel est certes un penseur
intéressant et étonnant, mais son modéle d’avancée de
Ihistoire a été remis en question par d’autres. Ce qui
pose la question : quel est notre modéle de compréhen-
sion du conflit (toujours dépassable, qui produit plus de
bien que de mal) ?

La deuxiéme piste est d'élargir avec cette lettre de
I'apbtre Paul, ou il y a a la fois une théologie tres approu-
vée du conflit et en méme temps des arguments de
réalité assez redoutables. Il nous dit a la fois « Soyez en
paix les uns avec les autres » et « Supportez-vous les
uns les autres ». Ce qui veut dire que I'autre m'énerve,

FOI&VIE 2024/3-4 « Savoir ce que le chrétien fait face a la guerre, ce que I'Eglise fait » (pléniére), pp.53-58



FOI&VIE 2024/3-4 « Savoir ce que le chrétien fait face a la guerre, ce que I'Eglise fait » (pléniére), pp.53-58

56

que l'autre est un incessant conflit (qui n’est donc pas
dépassable).

Ce que nous cherchons a faire aux Rendez-vous de

la pensée protestante est justement d’apporter notre
pierre a I'édifice (en tant qu'intellectuels, théologiens,
historiens, anthropologues ...) et de dire que notre réle
en tant que communauté est d’essayer de réfléchir tous
ensemble sur ces questions-la, d’apporter une avan-
cée. Sinon nous ne pouvons que nous taire face a nos
propres divisions intra-protestantes. Nous essayons de
e faire en disant que ce sont peut-étre nos différences,
nos dialogues théologiques qui peuvent permettre
d’avoir une parole qui aide. Méme si d’autres (et certains
d’entre nous) agiront plus concrétement. Chacun (aurait
dit Calvin) a un sacerdoce a remplir. C'est tout I'enjeu de
cette partie de notre discussion.

Samuel Amédro. Ce que je veux dire consonne trés
bien avec les trois dernieres interventions. J'ai eu la
chance avec Esther Lenz et quelques autres d’écouter
un diplomate suisse qui a recruté un docteur en théolo-
gie de Genéve pour aller sur les théatres de conflit armé
a dimension religieuse : Israél-Palestine, Congo, Soma-
lie ... Il nous a montré d’'une maniére éclatante que dans
tous ces conflits, les belligérants défendent une vision du
monde que nous avons du mal a appréhender parce que
le phénomene religieux échappe a la plupart des diplo-
mates. On dit que ce sont des questions territoriales,
économiques ... mais derriére ces conflits, il y a des
questions de vision du monde. M. Poutine développe
une vision du monde et M. Zelensky aussi, et c’est au
nom de ces visions du monde a laquelle ils croient qu'ils
vont combattre. Pour chacun d’entre eux (pour tous les
belligérants sur terre), sa guerre est juste.

Y-compris pour les chrétiens ! Martin Luther King dit que
ne pas combattre le mal, c’est collaborer avec le mal.
Il'y a donc des combats chrétiens, et des conflits dans
lesquels (pour reprendre I'expression d’André Dumas) il
faut que nous nous interposions. Je pense a Bonhoeffer
et a ces gens qui ont décidé de mouiller la chemise pour
combattre au nom de leurs convictions : parce que dans
leur vision du monde, il y avait un mal radical auquel

il fallait s'opposer, mettre une limite, ne pas étre naifs.
Bonhoeffer I'a payé de sa vie. Dans ces combats des
chrétiens pour mettre une limite au mal, je me demande
quels sont les moyens légitimes ou illégitimes pour
mener mon combat. Si on revient & la question de I'Etat
(puisque la guerre est une relation d’Etat & Etat), quel est
mon impact politique en tant que chrétien sur mon Etat
pour qu'il n’utilise pas des moyens qui me semblent illé-
gitimes dans des combats qui sont légitimes ? De mon
point de vue, le combat de M. Zelensky pour défendre
son pays est légitime. Je ne sais pas si cette guerre est
juste, mais je comprends qu’elle le soit pour lui. Et du
coup, quels sont les moyens qui nous semblent [égitimes
pour mener nos combats ?

Les gentils chrétiens bisounours qui disent que la guerre,
c'est mal, et que la paix, c'est bien ... on a vu I'an dernier
que c'était quand méme un peu court comme pensée et

qu'il fallait aussi aller mouiller la chemise et mener nos
combats de chrétiens pour mettre une limite au mal avec
les moyens qui nous semblent ceux de I'Esprit (prendre
le texte biblique et dire : Je me déprends de ce moyen-
[, je pense qu'il est illégitime). Tout 'enseignement de
Martin Luther King était de nous emmener combattre
avec nos moyens de chrétiens, qui nous semblent Iégi-
times et cohérents avec la fin dans un monde ambivalent
au maximum (on est bien d’accord).

Lessi Traore. Je suis burkinabé et j'interviens par rap-
port & la discussion en groupe ce matin ol quelqu’un a
dit que la guerre n'est pas juste, qu'aucune guerre n’est
juste, qu’'une guerre nest juste que pour ceux qui en
sont vainqueurs.

Toutes ces discussions sur la guerre sont pour moi trop
théoriques. Il faut que nous puissions aboutir a des pro-
positions concrétes sur le terrain : qu'est-ce que le chré-
tien peut faire ? La conclusion de notre discussion de ce
matin était que les solutions chrétiennes s’appliquent de
facon individuelle. « Si quelqu’un te frappe sur la joue
droite, tends-lui aussi ['autre » et ainsi de suite : c’est
personnel et facilement supportable. Mais quand il s'agit
de quelqu’un de chrétien responsable d’un Etat attaqué,
les choses se passent autrement. Selon ma vision
théologique du monde, la société n’est pas chrétienne et
I'Eglise nest pas la société non plus. Est-ce qu'on peut
appliquer nos solutions chrétiennes a la société ? Est-ce
qu’on peut dire a Zelensky : « Bon, Poutine a frappé la
Jjoue droite, il faut tendre la joue gauche » ? C’est un peu
compliqué. Comme I'a dit Jonas Zamné, celui qui vit la
guerre réagit autrement que le théoricien qui est hors de
la guerre.

Est-ce qu’on peut, dans des rencontres comme celle-ci,
proposer des solutions concrétes, s'inspirer de I'histoire,
de Bonhoeffer et de ceux qui ont essayé de faire face a
la réalité ? Une proposition concréte serait de mettre en
place des structures liées a notre contexte pour essayer
de prévenir la guerre en amont. Car quand la guerre a
éclaté, c’est fini et les pots sont cassés, il n'y a plus qu'a
essayer de faire la paix. En tant que chrétiens, il faut tout
faire pour éviter ces guerres en amont. Qu'est-ce que le
chrétien peut faire pour que ces guerres n'éclatent pas ?

Alexandre Antoine. Ici, ce n’est que le début de la
réflexion. J'entends dire que quelquefois, c’est aux indivi-

dus de se lever pour agir. Nous sommes l'institution Ren- |

dez-vous de la pensée protestante, essayons de lancer
quelque chose. Charge a vous de produire les pensées,
les réflexions, les écrits qui vont pouvoir faire avancer les
choses (je vous mets devant votre propre responsabilité
face a l'institution).

Guy Martial. Je suis a I'lPT et je viens du Came-

roun, pays apparemment paisible, mais qui vit aussi
aujourd’hui une guerre trés fratricide entre un sous-
systeme francophone et un sous-systeme anglophone
qui ne se reconnait plus dans ce pays. J'en parle parce
qu'Olivier Abel a parlé de la question des institutions.
Les institutions sont Ia, trés bien pensées et élabo-

« Toutes ces
discussions sur
la guerre sont
pour moi trop
théoriques. Il faut
que nous
puissions aboutir
a des
propositions
concreétes

sur le terrain :
qu’est-ce que

le chrétien

peut faire ?

La conclusion de
notre discussion
de ce matin était
que les solutions
chrétiennes
s’appliquent

de fagon
individuelle. “Si
quelqu’un te
frappe sur la joue
droite, tends-lui
aussi l'autre » et
ainsi de suite :
c’est personnel
et facilement
supportable.
Mais quand

il s’agit de
quelqu’un

de chrétien
responsable

d’un Etat attaqué,
les choses

se passent
autrement. »




« On trouvera
toujours des
arguments pour
convaincre les
soldats d’aller
se faire tuer,
sincérement
convaincus
d’aller éradiquer
le mal. Mais
dans la pratique
de la guerre, le
probleme n’est-il
pas (plus que

le bien et le mal)
I'amour et la
haine ? C’est

a dire quelque
chose de plus
intrinséque a la
nature humaine,
de l'ordre de

la construction
etdela
déconstruction. »

(7) La MONUSCO
(Mission de 'ONU
pour la stabilisation en
République démocra-
tique du Congo) est
chargée de maintenir
la paix et protéger les
civils en RDC depuis
2010, prenant la

suite de la MONUC
(Mission de 'ONU en
RDC, 1999). En mai
2025, elle a un effectif
de 13783 personnes
dont 10059 militaires
et 1301 policiers. La
MINUSCA (Mission
des Nations unies
pour la stabilisation en
Centrafrique) assure
les mémes missions
en République
Centrafricaine depuis
2014 et a en mai 2025
un effectif de 18660
personnes dont 13480
militaires et 3031
policiers.

rées ... mais celui qui veut faire la guerre se moque
des institutions ! On a parlé de la MONUSCO lorsqu'il

y a eu la guerre au Congo et on a parlé récemment de
la MINUSCA en Centrafrique (7). Mais pourquoi est-ce
que 'ONU n’envoie pas une mission en Ukraine ? Il y

a des conflits qui ne se ressemblent pas et ne sont pas
vécus de la méme maniere. Le Camerounais lambda
de la basse société de ceux qui font la guerre vit

avec combien par jour en francs CFA ? Ceux qui sont
capables d’avoir 500 francs CFA par jour pour vivre et
s'assumer sont peu nombreux (500 francs, ¢a ne fait pas
un euro). Comment quelqu’un qui est incapable d’avoir
un euro pour sa pitance journaliére peut-il s'acheter une
kalachnikov (qui colte beaucoup plus) ? ... On parle

de comment réagir par rapport a la guerre, de ceux

qui font la guerre. Mais je n’ai pas entendu parler des
entrepreneurs de la guerre, ceux qui financent la guerre
aujourd’hui au Sahel, au Niger et au Burkina. On sait qui
finance ¢a ! Esdras a dit tout a I'heure qu’aujourd’hui au
Congo, le coltan, I'or et le diamant sont plus importants
que I'étre humain.

Ceux qui font la guerre la font parfois au nom de Dieu.
Olivier nous a projeté une séquence ou le chef de guerre
tueur se sent messie, prophéte, pasteur ... fait ce qu'il
fait au nom de Dieu et pour la gloire de Dieu. On a eu
d’autres dérives. Je vois ici le professeur Coyault qui
nous a fait derniérement un cours a I'lPT sur ce pro-
phétisme, ce messianisme africain avec certains chefs,
présidents qui se sentent investis d’'une mission pour
faire tout ce qu'ils sont en train de faire au nom de Dieu.
Est-ce que la guerre est juste ? La guerre ne sera jamais
juste. Est-ce que la guerre est justifiée ? Chacun de ceux
qui font la guerre la justifiera toujours.

Selon les principes de droit (international et autres), on
parlera de légitime défense pour celui qui se défend
parce qu'il est agressé. Ce n’est pas un faiseur de
guerre. On connait les agresseurs et ceux qui financent
les entreprises de guerre, fabriquent des armes, les
livrent dans des zones ou des gens meurent de faim

en sachant que ces gens ne peuvent pas s'assumer.

Si on veut arréter la guerre, on peut I'arréter. Dans le
cas contraire, on dira toujours : « On va réfléchir, on va
réflechir » ... l'y a des choses a faire. Quelle que soit la
qualité des institutions, tant que le mal habitera 'humain
et qu'il décidera d’agir dans le sens du mal pour ses
propres intéréts personnels et égoistes, il y aura toujours
la guerre et les vainqueurs justifieront toujours leur
guerre. La guerre sera donc toujours juste, Mais I'est-elle
en soi ? Je ne pense pas.

Alexandre Antoine. On va passer au fond et je vous
invite a faire de I'histoire (je suis historien). Les conflits
armés ont des enjeux bien plus complexes que deux
ethnies ou deux villes. Ce sont des histoires de ranceeur,
de passif. Dans le conflit actuel en Europe — ou bien s(r
on défend celui qui est agressé —, j‘ai entendu des gens
dans des pays limitrophes me dire que dans le conflit
précédent, ce n'était pas le pays agressé d’aujourd’hui
qui avait le beau role. Quand on fait de I'histoire, on est
capable de mieux prendre en considération la globalité

o7

de ces éléments-Ia, les influences, de se poser les
bonnes questions et d’agir en conséquence si on le peut.

Hélene Réglé. Je suis a I'lPT Paris. Une réflexion (peut-
étre un décalage) sur cette dualité du bien et du mal.

En termes de bien, il est évident que quand il y a une
guerre, elle est forcément juste et qu’on trouvera tou-
jours des arguments pour convaincre les soldats d’aller
se faire tuer, sincérement convaincus d’aller éradiquer
le mal. Mais dans la pratique de la guerre, le probléme
n'est-il pas (plus que le bien et le mal) 'amour et la
haine ? C'est a dire quelque chose de plus intrinseque

a la nature humaine, de I'ordre de la construction et de
la déconstruction, d’Eros et Thanatos (qui fait aussi la
vie) ? Quand la guerre (soi-disant pour une cause juste)
est 1a, quand il y a cette balance en chacun et collective-
ment entre 'amour et la haine, est-ce qu'on ne bascule
pas dans une guerre qui n'est pas juste au sens de la
pratique de la guerre juste ?

Murielle Minassian. Lintervention qu'on vient d’en-
tendre éclaire sur la question : qu'est-ce qu’on peut faire
nous en tant qu'individus, et qu’est-ce qu'il est possible
de faire au niveau des institutions ? Je reviens sur le film
qu’on a vu tout a I'heure et I'utilisation de Ia religion pour
justifier des atrocités. On voit bien la construction d’'une
idéologie : ce n’est plus le Christ, c’est une image qui a
été fagonnée pour rendre compte des violences qui ont
été perpétrées. Comment I'Eglise (le corps du Christ que
nous sommes) peut-elle agir par rapport aux guerres ?
On retrouve ce qui a été souligné : le Christ s’adresse

a nos ceeurs en tant qu'individu. C’est donc de la que
peut venir le changement, qu'on ne peut pas imposer
aux autres non plus. C’est cette relation de nous-mémes
a Christ notre Dieu et a 'autre. Ce n’est pas d’enfermer
l'autre dans une pensée différente, un étre différent. Si
déja, on décomposait cette fagon-la de penser, cela nous
permettrait de comprendre qu’on ne peut pas répondre
simplement a la question : Qu'est-ce qu’on peut faire ou
comment agir ?. J'ai beaucoup aimé Bonhoeffer mais

il était ami avec Jean Lasserre qui, lui, navait pas les
mémes conceptions éthiques. On peut donc concevoir
que dans I'action, les choix seront différents. L'action
chrétienne peut étre diverse, elle appelle une théologie
de la paix.

Alexandre Antoine. Il y a la question de la limite et des
moyens de la violence. On en a parlé a propos de la
guerre juste et vous I'avez trés bien évoqué dans les
éléments ou c’est construit. On est sur des enjeux de ce
type-la : sociétalement, quelle est la violence acceptable
(plus bas niveau, niveau médian ...), a quel niveau on se
situe ?

Une étudiante. Je suis a la Faculté de théologie

de Strasbourg. Les interventions des personnes du
continent africain ont fait écho en moi car nous vivons la
méme histoire a Madagascar. En les écoutant, il y avait
la colére, I'énervement, la tristesse aussi parce que c'est
comme s'il n’y avait plus d'issue pour I'Afrique. Quand je
pense a ce qu’on a fait aujourd’hui au sujet de la guerre
juste, cela me fait aussi penser a Jean Lasserre. Mais

FOI&VIE 2024/3-4 « Savoir ce que le chrétien fait face & la guerre, ce que I'Eglise fait » (pléniére), pp.53-58



FOI&VIE 2024/3-4 « Savoir ce que le chrétien fait face a la guerre, ce que I'Eglise fait » (pléniére), pp.53-58

58

également & ce qu'a dit le professeur Frédéric Rognon:  « En quoi la

il 'y a pas de guerre juste, mais il y a des guerres guerre est-elle
nécessaires. En quoi la guerre est-elle nécessaire, pour pécessaire,
qui, dans quel intérét et dans quel but ? Je ne sais pas  pour qui, dans
quel sera l'avenir de 'Afrique, de Madagascar. Mais ce quel intérét et
que j'ose dire avec les autres personnes de ce continent,
c’est qu'il est riche en tout. Et 'aimerais que tout le
monde entende ma voix aujourd’hui ! Ne dites plus s'il
vous plait que nous sommes issus des pays pauvres :

nous sommes issus des pays appauvris par le systeme de I'Afrique,
international. de Madagascar.

Mais ce que j'ose
dire avec les
autres personnes
de ce continent,

dans quel but ?
Je ne sais pas
quel sera I'avenir

Alexandre Antoine. Je trouve que C'est extraordinaire,
ce dialogue-la. Il est frustrant d’étre obligé de s'arréter,
mais la diversité de ce que vous exprimez les uns les
autres est le but de ces moments de pléniére. On est

trés heureux que cela ait pu avoir lieu et continuez sl c_’est qu'il est
vous plait & en parler entre vous, produisez des textes, ~ fiche en fout.
et faites tout ce qu'il faut ! Et j’aimerais que

tout le monde
entende ma voix
aujourd’hui !

Christophe Singer. Je voulais reprendre ce qu’a dit
Samuel sur les visions du monde a l'arriére-plan de la
guerre. C’est un théme beaucoup trop complexe : on ne ’
peut pas mettre toutes les guerres et tous les acteurs Ve dites plus

des guerres dans le méme sac, ils ne fonctionnent pas S il vous plait que
forcément tous pareil. Mais pour ceux qui fonctionnent ~ nous sommes

par vision du monde, j'ai mis ¢a en rapport avec le repor- issus des pays
tage montré tout a I'heure (et cela rejoint ce que vient pauvres : nous
de dire Murielle) : quel est le Christ au nom duquel cet  sommes issus
homme prétend faire la guerre ? J'ai été frappé parles oo pays

adjectifs qui se succédaient, qui étaient des adjectifs de
pouvoir, de grandeur, c’est a dire ses propres ambitions
alui.

appauvris
par le systéme
international. »

Il'y a un adjectif que je n’ai pas trouvé et qui pourrait
faire réfléchir (1a, c’est le théologien qui parle, mais qui
ne prétend pas résoudre tous les problemes de la guerre
avec, simplement ouvrir une petite porte, méditer sur ce
que serait la maniére chrétienne de faire la guerre) : le
Christ crucifié. Ce n'est pas dans sa liste. Si mon Christ
est Christ crucifié, que signifie pour moi (éventuellement)
faire la guerre ? Qu'est-ce que ¢a veut dire si je fais

une guerre au nom d’'un Christ crucifié ? Il faut lire la
premiére épitre aux Corinthiens.

Alexandre Antoine. Pour terminer, je vous propose
aussi une lecture, les 4 premiers versets du chapitre 21
de 'Apocalypse :

« Puis je vis un nouveau ciel et une nouvelle terre ; car le

premier ciel et la premiére terre avaient disparu, et la mer

n'était plus. Et je vis descendre du ciel, d'aupres de Dieu,

la ville sainte, la nouvelle Jérusalem, préparée comme

une épouse qui s'est parée pour son époux. Et j’entendis

du trone une forte voix qui disait : Voici le tabernacle de

Dieu avec les hommes ! Il habitera avec eux et ils seront

son peuple, et Dieu lui-méme sera avec eux. |l essuiera

toute larme de leurs yeux, et la mort ne sera plus. [ln'y ~ Ci-contre:

aura plus ni deuil, ni cri, ni douleur, car les premiéres de haut en bas :
choses ont disparu ». Pacéme Konseibo,
Olivier Abel,
Je vous propose de terminer I notre pléniére. Merci g?j';“l\'ne; rlt\ir:ledro,
pour ce que vous avez pu partager, merci de vos réac- Murielle Minassian,
tions. (Applaudissements Christophe Singer.



Cette année, c'est la Faculté de
théologie protestante de I'Université de Strasbourg
qui accueille les Rendez-vous de la pensée pro-
testante et nous avons donc eu des séances toute
la journée, ce matin a I'Université et cet aprés-midi
ici, dans le Temple Neuf. Nous voulions aussi un
moment de partage avec un public plus vaste et on
va ce soir essayer de ne pas trop tenir compte de
tout ce qui a été dit pendant la journée, méme si
on a la téte pleine de tous les débats autour de ce
théme de la guerre juste qui est plus une question
qu’une affirmation, bien évidemment !

Il faut savoir qu'il y a déja eu un Rendez-vous de la
pensée protestante sur le méme théme I'an dernier
en région parisienne, a Vaux sur Seine, avec donc
un caractére cumulatif des questions que nous
avons creusé et que nous continuons a essayer
de faire bouger sur la toile de fond de la guerre en
Ukraine qui remet en mouvement nos positionne-
ments, nos réflexions, nos traditions aussi. Parce
que le protestantisme est traversé par diverses
traditions autour du théme de la guerre. Il y a des
traditions dans lesquelles la guerre est nécessaire
et il faut donc bien la penser, l'instituer et la mener.
Et puis d’autres traditions plus radicalement non
violentes, plus évangéliques qui, elles, sont davan-
tage dans la protestation a I'égard de toute guerre
et de toute préparation a la guerre. Iy a déja la

un écart ... mais cet écart un peu simple, un peu
simpliste, on va voir qu'il s’est beaucoup compliqué
au long de nos débats et je pense que cela va se
sentir dans la conversation que nous aurons ce
soir. En plus, d'autres écarts vont certainement ap-
paraitre ... Chacun d’entre vous va commencer par
dire un mot de présentation avant de dire ce qu'il a
préparé. Je donne d’abord la parole a Jeanine.

Je viens de la Faculté
de théologie protestante de Bruxelles ou je suis
bibliste et enseigne I'Ancien Testament. Originaire
du Rwanda, j’ai quitté mon pays & cause de cette
guerre et je suis en Belgique depuis bient6t une
trentaine d'années ...

J'ai oublié de dire que nous voulions
justement élargir la toile de fond de la guerre, en
disant : il n’y a pas que la guerre d’Ukraine, il y
a d’autres guerres ancrées dans des contextes
vraiment différents. Nous avons cherché tout au
long de cette journée a mesurer la diversité de ces
contextes de guerre qui engagent aussi les Etats,
les Eglises, les positions idéologiques des uns et
des autres.

C’est assez impressionnant
et intimidant ... et c'est sensible. Le maitre mot
est limpuissance : La longue guerre ignorée des
Grands Lacs.

La premiére question que je me pose est : ignorée
de qui ? Quand je pense a la Silicon Valley, aux
maitres de la haute technologie (et tout ce qui va
avec : nanotechnologies, biotechnologies, tech-
nologies de I'information, technologies cognitives
du cerveau ...), aux GAFAM, aux industriels de
'armement, de 'or, du diamant, aux organisations
comme le FMI, les Nations unies, aux grands Etats
de ce monde ... Est-ce qu'ils ignorent vraiment
cette guerre ? Je ne crois pas. lls pourraient surtout
peser lourd pour arréter cette guerre. Mais elle ne
s'arréte pas.

La deuxiéme question est : cela dépend de quand ?
La guerre qui sévit dans la région des Grands Lacs
('Est de la RDC étant la ou il y a le plus de tueries)
n’a pas commencé au Rwanda en 1994 comme

on a tendance a le penser mais le 1% octobre 1990
(1). La période entre 1990 et 1994 a été marquée
par des éliminations de leaders politiques, reli-
gieux et intellectuels. C’est donc une guerre qui a
commencé il y a longtemps et qui continue jusqu’a
présent. Je dis « Cela dépend de quand » car a
cette époque-la (surtout en 1994), la guerre a été
médiatisée, hyper-médiatisée. Une fois qu'on a
implémenté la facon de lire les événements qui
allaient suivre, on a arrété d’en parler. Et ce qui a
été implémenté a ce moment-la est trés difficile a
démanteler, a démentir.

Une guerre ignorée, cela dit beaucoup de choses.
Car de quoi s'agit-il dans cette guerre ? De
catastrophes humaines. C'est ce cbté qui m'inté-

59

P«

UNE GUERRE

JUSTE ? go

* Jeanine Mukaminega
est professeure d’Ancien
Testament a la Faculté
universitaire de théologie
protestante (FUTP) de
Bruxelles.

Christian Krieger est
pasteur de 'UEPAL

et président de la
Fédération protestante
de France (FPF) depuis
2022. 1l a été président
du conseil synodal de
I'Eglise protestante
réformée d’Alsace et de
Lorraine (EPRAL, partie
de 'UEPAL) de 2012 &
2022 et de la Conférence
des Eglises européennes
(KEKICEC) de 2018 a
2023.

Jean-Fred Berger est
général de division (en
2¢ section).

En 2023, Olivier Abel
était professeur de
philosophie et d'éthique
a I''lPT de Montpellier

et membre du conseil
d’administration des
Rendez-vous de la
pensée protestante.
Rudi Popp est pasteur
de 'UEPAL au Temple
Neuf de Strasbourg
depuis 2012 et président
du Conseil protestant de
Strasbourg.

La soirée publique a eu
lieu au Temple Neuf le
samedi 24 juin 2023 de
20h30 a 22h. On peutla
visionner sur la chaine
YouTube des

FOI&VIE 2024/3-4 « Aujourd’hui, c'est le monde qui est menacé » Une guerre juste ? (soirée publique), pp.59-71


https://www.youtube.com/watch?v=SehucC1UKWA&t=3258s
https://www.youtube.com/watch?v=SehucC1UKWA&t=3258s
https://www.youtube.com/watch?v=SehucC1UKWA&t=3258s

FOI&VIE 2024/3-4 « Aujourd’hui, c’est le monde qui est menacé » Une guerre juste ? (soirée publique), pp.59-71

60

(1) Début de l'insur-
rection armée menée
par le Front patriotique
rwandais (FPR) contre
le régime du président
Juvénal Habyarimana.
(2) Voir note 9,

(3) Basé a Bruxelles, I

est une organisation non
gouvernementale fondée
en 1995 pour « prévenir
les guerres et établir des
politiques qui batiront un
monde plus pacifique ».
Sa page est
une veille actualisée en
anglais des foyers de
crise et de guerre.

(4) Fondée en 1959
(conférence de Nyborg),
la

rassemble aujourd’hui
115 Eglises protes-
tantes, orthodoxes et
anglicanes. Sur une
autre expérience de
présidence, lire

(entretien avec
Jean-Arnold de Cler-
mont, Foi&Vie 2020/1,
pp.23-25).

resse le plus : ce qui se passe dans les régions
frappées par cette guerre. Des villages entiers sont
brilés (au moment ol nous parlons, il n'est pas
impossible qu'un village congolais soit en train de
briler), des jeunes enfants sont enrdlés de force et
leurs parents ne savent pas ou ils sont allés, ils les
cherchent alors qu'ils sont morts (mais ils ne savent
pas non plus ou ni pourquoi ils sont morts). Il y a
des femmes violées, un pan qui a été médiatisé par
le docteur Mukwege (2), qui a expliqué et décrit ce
qui se passe dans les viols qu’on fait subir & ces
femmes. Les gens qui n‘ont pas été tués ont été
déplacés. Il y a des enfants, des jeunes de 30 ans
qui sont nés dans les camps de réfugiés et on peut
s'imaginer quelle est leur vie et la qualité de leur
vie. Il'y a des enfants (j'en ai rencontré) qui sont
arrivés ici en Europe aprés avoir passé une quin-
zaine d’années dans la forét sans leurs parents. On
peut s'imaginer ce qu'est la vie de ces enfants. Il

y a des ethnies ou des tribus qui sont génocidées.
Dans cette région d’Afrique, des gens vivent dans
les villages, vont travailler les champs, ont des
animaux, vivent de ce qu'ils produisent ... Et du
jour au lendemain, une guerre leur tombe dessus :
ils ne savent pas d'ou ¢a vient, ils ne savent pas
pourquoi et surtout ils ne savent pas comment
réagir. lls n'ont pas demandé cette guerre. C'est la
situation dans la région des Grands Lacs depuis
bient6t 30 ans.

Ce n'est pas seulement dans la région des
Grands Lacs. Si vous regardez le Crisis Group
(3), vous verrez tous les foyers de conflits. Notre
monde est a feu et a sang. D’autres pays sont en
guerre dont on ne parle pas, ou moins, ou mal. Je
suis théologienne et j'ai été éduquée dans I'espoir
et dans I'observation de ce qui se passe : on a
limpression que toute 'humanité traverse une
période de secousses. J'aimerais bien penser qu'il
s'agit des douleurs de I'enfantement d’'une autre
réalité qui va peut-étre orienter le destin de notre
humanité.

Merci beaucoup, Jeanine ! Dans ce
premier tour, chacun se présente avec ce qu'il est,
avec les questions existentielles qu'il porte. C'est
au tour de Christian Krieger de présenter son angle
d’attaque du probléme.

Je suis pasteur de I'Union
des Eglises protestantes d’Alsace et de Lorraine
et je m’exprime ici au titre de la fonction qui était
la mienne jusqu’a lundi dernier : président de la
Conférence des Eglises européennes (4). J'avais
trois remarques a formuler a propos de la guerre en
Ukraine :

Premiére remarque, j'ai vécu le le resurgissement
de la guerre sur le sol européen comme un change-
ment de paradigme qui a questionné en profondeur
les discours, les positions, les réflexions menées en
Europe depuis grosso modo la fin de la Deuxiéme
Guerre mondiale. Depuis le 24 février 2022, on peut
constater que la neutralité est une posture difficile-
ment tenable. Chacun a été saisi par une réalité qui
I'obligeait pratiquement a se positionner. On I'a vu
sur le plan géopolitique avec la demande d’adhé-
sion de la Suéde et de la Finlande & 'OTAN (5) ou
I'accélération des discussions pour le rapproche-
ment de la Suisse avec 'Union Européenne. Les
Eglises et les mouvements porteurs d'une militance
pour la paix ont été happés par un questionnement
sur leur positionnement face a une agression
militaire, et amenés a se repositionner. Au niveau
de la Conférence des Eglises européennes qui
regroupe les familles protestantes, anglicanes et
orthodoxes en Europe, ce questionnement s’est vu
dans les tensions du monde orthodoxe ou chacun

a 6té amené 4 se positionner : des Eglises proches
de la Russie comme I'Eglise apostolique d’Arménie
ou I'Eglise orthodoxe de Serbie sont entrées en
tension avec le reste du monde orthodoxe. Chacun
a été poussé a se positionner d'une maniére ou
d’une autre.

Deuxieme remarque, j'ai vécu ce resurgissement
de la guerre comme une rupture anthropologique.
Nous étions depuis la Deuxieme Guerre mondiale
dans une anthropologie positive, avec une logique
dominante d'acteur construisant un monde meilleur,
avec des institutions faites pour un temps de paix,
un temps ou les armes ne frappent pas, un temps
ou les hommes de bonne volonté allaient construire
un monde multilatéral et pluriel qui régle ses conflits
par le dialogue. Tout d’un coup, la dimension du
mal, d’'une action qui ne rentre pas dans cette
lecture positive de I'histoire de 'humanité doit étre
intégrée dans la réflexion des Eglises et des mou-
vements de paix. Tout d’'un coup, les discours et les
positions bougent et ouvrent un espace de réflexion
sans que le langage soit standardisé. Un nouveau
discours se construit qui intégre un certain nombre
d'éléments qu'on n'avait pas intégré et qu'on avait
fini par oublier depuis la fin de la Deuxiéme Guerre
mondiale : cautionnement d’une réponse militaire,
quand bien méme défensive, investissement dans
la défense, préparation a une participation a un
conflit de haute intensité ...

Troisieme remarque, je me suis senti appelé (dans
cette fonction de président de la Conférence des
Eglises européennes) & travailler les dimensions re-
ligieuses inhérentes au conflit en Ukraine qui condi-
tionnent le positionnement de certains acteurs. J'ai
identifié pour ma part 4 dimensions religieuses que
je vais rapidement évoquer parce que la guerre a


https://www.crisisgroup.org
https://www.crisisgroup.org
https://www.crisisgroup.org/crisiswatch
https://ceceurope.org
https://ceceurope.org
https://www.foi-et-vie.fr/archive/article.php?code=4222
https://www.foi-et-vie.fr/archive/article.php?code=4222
https://www.foi-et-vie.fr/archive/article.php?code=4222
https://www.foi-et-vie.fr/archive/article.php?code=4222

toujours besoin d’un récit (et Olivier nous a dit que
c'est en cela que la guerre est religieuse).

Premiére dimension religieuses rencontrée : I'Eglise
orthodoxe russe par la voix du patriarche Kirill livre
un récit pour soutenir 'agression militaire contre
I'Ukraine. Elle participe ouvertement de l'idéologie
Rousskii Mir (6) a I'arriere-fond de cette guerre qui
est batie sur trois piliers : la langue russe, la culture
socialiste et I'Orthodoxie. Ce soutien apporté par
une religion chrétienne & une idéologie, malgré la
condamnation de I'ethnophilétisme (7), est un vrai
probleme pour le christianisme.

Deuxieme dimension religieuse sous-jacente a la
guerre en Ukraine : le conflit canonique entre le
patriarcat de Moscou et le patriarcat de Constanti-
nople. En 2019, ce dernier a reconnu I'autocéphalie
de I'Eglise orthodoxe d’Ukraine. Or I'Eglise ortho-
doxe ukrainienne (patriarcat de Moscou) n’a pas
intégré cette identité. Il existe donc aujourd’hui
deux Eglises orthodoxes sur le sol ukrainien qui
depuis I'agression militaire russe ne peuvent plus
s’entendre et connaissent des tensions tres vives
(8). C'est donc une dimension interne a la fois a
I'Ukraine et au monde orthodoxe.

La troisiéme dimension implique le Vatican. C'est
une histoire vieille de 500 ans mais qui, dans la
culture canonique orthodoxe, demeure une bles-
sure vive, comme si cette histoire datait d’hier. En

1596, I'acte d’union de Brest établit la communion
des diocéses d'Ukraine avec Rome (9). Ce ratta-
chement qui donnera naissance & 'Eglise grecque-
catholique de rite byzantin en Ukraine constitue
une blessure mémorielle vive pour les orthodoxes,
et notamment pour le patriarcat de Moscou. Ce
différend historique explique la prudence du pape
Frangois ou de sa curie. Il a pratiquement les mains
liées et doit toujours avoir égard au patriarche Kirill
avant d'agir. D’une certaine maniére, ce différend
neutralise sa capacité d’action.

Derniére dimension dans I'ouest de I'Ukraine, avec
I'Eglise réformée de Transcarpatie. Il s'agit d'une
enclave de culture hongroise qui ne s'identifie

pas du tout a I'Ukraine. L'évéque Zan a dit que ce
n’était pas leur guerre (10). Il a fallu des interpel-
lations internationales pour que soit mise en place
une action de solidarité (accueil des réfugiés, ache-
minement de matériel d’urgence vers les zones de
guerre).

Il'y a donc des dimensions religieuses multiples
sous-jacentes a cette guerre qui écrivent un récit
trés complexe. Tous les interlocuteurs rencontrés
au niveau européen (que ce soit au Parlement ou

a la Commission) étaient trés intéressés par ces
dimensions religieuses car on ne peut pas penser
cette guerre, ni comprendre les positions des uns et
des autres, sans cette dimension religieuse.

61

(5) Le 18 mai 2022, la
Suede et la Finlande,
jusqu’ici neutres, avaient
demandé & entrer dans
I'OTAN en conséquence
de l'invasion russe de
I'Ukraine. L'adhésion est
effective pour la Finlande
le 4 avril 2023, pour la
Suede le 7 mars 2024
(en raison de négocia-
tions ardues avec la
Turquie).

(6) Rousskiii Mir signifie
Monde russe. C'est le
nom donné a l'idéologie
ultra-nationaliste du ré-
gime Poutine visant entre
autres a rassembler tous
les russophones dans un
seul Etat.

(7) Terme utilisé en
Orthodoxie a partir de

la fin du 19° siécle pour
qualifier la forte tendance
a assimiler Eglise et
nation.

(8) La reconnaissance
par le patriarcat de
Constantinople de I'auto-
céphalie (indépendance)
de I'Eglise orthodoxe
d'Ukraine, rivale de
I'Eglise orthodoxe ukrai-
nienne dépendant du
patriarcat de Moscou est
a l'origine du schisme

FOI&VIE 2024/3-4 « Aujourd’hui, c’est le monde qui est menacé » Une guerre juste ? (soirée publique), pp.59-71



FOI&VIE 2024/3-4 « Aujourd’hui, c’'est le monde qui est menacé » Une guerre juste ? (soirée publique), pp.59-71

62

de 2018 entre les deux
patriarcats. Depuis l'inva-
sion de 2022, I'Eglise
dépendant de Moscou
fait I'objet d’'un processus
d'interdiction.

(9) Les Eglises
grecques-catholiques
européennes (un temps
qualifiées d'uniates) ont
été constituées entre le
16° et le 18¢ siecle dans
les territoires sous auto-
rité catholique (Pologne-
Lituanie et Habsbourg)

a partir 'Eglises locales
de rite oriental désormais
rattachées a Rome.

Elles sont aujourd’hui
surtout présentes en
Ukraine (9 %), Slovaquie
(4 %), Hongrie (2 %) et
Roumanie (1%). Elles
ont été particulierement
persécutées par les
régimes communistes

en URSS et Roumanie
qui considéraient qu'il ne
pouvait y avoir qu'une
seule Eglise de rite
oriental, celle directe-
ment soumise & I'Etat.
(10) L'arrondisse-

ment ecclésiastique
réformé de Transcarpatie
(

)
rassemble les Ukrainiens
de langue hongroise
de cette région ayant
appartenu a la Hongrie
jusqu'en 1918 (et de
1938 a 1944). Comme
I'Eglise réformée de
Hongrie a laquelle il
est lié, il est co-présidé
par un évéque, Fabian
Sandor Zan.

(11) L'électeur de Saxe
Frédéric Il protége
Luther lors de sa mise
au ban de 'Empire en
1521. Auménier des
troupes zurichoises,
Zwingli est tué lors de la
bataille de Kappel contre
les cantons catholiques
en 1531. En 1555, les
partisans de Calvin
s'imposent au Conseil de
Genéve par le vote puis
par la force.

(12) De 1552 (nommé
amiral de France) a 1562
(début des Guerres de
religion), Gaspard de
Coligny est avec son
rival Frangois de Guise
I'un des principaux chefs
militaires francais.

: Merci, Christian, pour cet éclairage
multiple. A Jean-Fred de nous donner le sien.

Je me présente : je ne suis pas
un général de 'OTAN mais un général frangais. J'ai
fait toute ma carriére dans 'armée frangaise, dont
7 années dans des postes de I'OTAN. Je le précise
parce qu'il y a quelques semaines, quelqu’'un m’a
interpellé lors d'un colloque, en me disant : « Vous
étes un valet des Américains, vous avez été payé
par les Américains ! ». J'ai répondu que non, c'est
faux : je suis un officier frangais, j'ai fait Saint-Cyr,
I'Ecole de guerre, 'Ecole de guerre allemande,
IInstitut des hautes études de défense nationale. Et
j'ai toujours servi mon pays, la France. Voila pour
me présenter.

Pourquoi j'ai choisi I'armée ? Je suis de milieu
protestant et j'ai un oncle compagnon de la Libé-
ration a titre posthume car il s'est fait tuer comme
lieutenant en tentant de rejoindre le général de
Gaulle le 30 juin 1940. Il avait 25 ans et est enterré
a Gibraltar. Ce fut un modéle pour moi toute ma vie.

Les militaires écoutent la mission qui leur est
confiée et je vais essayer de me tenir a I'angle qui
m'a été fixé ici : « L'éthique du soldat, les limites
de la guerre juste, mourir et tuer, le passage au
paroxysme et la capacité humaine au mal » ... Je
voudrais d’abord évoquer un compagnonnage que
beaucoup de protestants ignorent : celui entre la
Réforme et la force armée. On le trouve dés Martin
Luther, protégé par I'électeur de Saxe, Calvin pro-
tégé par la cité de Genéve, Zwingli qui meurt a la
bataille de Kappel (11). Autre proximité : I'amiral de
Coligny, dont I'assassinat déclenche la Saint-Bar-
thélémy, a joué un grand role a la téte des armées
francaises (12). Il y a donc quelque chose que les
protestants oublient souvent et il est bon qu’un
général soit présent au milieu des théologiens, qui
ne sont pas en train de me regarder (moi militaire,
qui ai fait la guerre) comme un malade pour lequel
il faut prier et intercéder, mais avec lesquels j'ai pu
vraiment partager.

Le concept de guerre juste est remarquable. Hérité
de saint Augustin (que Luther admirait et lisait
fréquemment), il a le mérite d'offrir un cadre moral
qui est une sorte de ligne d’horizon pour le militaire.
Méme si je pense qu'il est dépassé parce que,
quel que soit le motif et la fagon de faire la guerre,
en déclencher une quand on a I'arme nucléaire et
qu'il est possible d’anéantir la planéte avec ne peut
pas étre juste. Ce concept a donc un mérite pour
les combattants et les responsables ... mais il est
caduc.

Je voudrais dire ensuite quelques mots sur la
guerre. Tout le monde en parle et ce n'est évi-
demment pas la méme guerre ici en Europe qu’en
Ituri et dans la région des Grands Lacs. La guerre
européenne (les deux guerres mondiales et méme
ici, en Alsace, la guerre de 1870 avec le siége de
Strasbourg et des destructions phénoménales
(13)), c’'est une guerre terrible qui a causé des
dizaines de millions de morts et qui est d’'une
ampleur absolument cataclysmique. Il est certain
que cela doit interroger tout chrétien. On ne peut
pas se dire que ce qui se passe ailleurs, c'est leur
probleme et pas le nétre. La France a accueilli
130 000 Ukrainiens, je m’en réjouis et trouve que
C'est juste.

Dans I'armée francaise, I'éthique est quelque chose
de trés important. Peut-étre parce que nous avons
eu des guerres coloniales et la guerre d'Algérie. Je
peux en tout cas vous dire qu'a Saint-Cyr, on nous
en a rabaché les oreilles. Nous, les éléves-officiers,
on en plaisantait et on appelait ¢a « les cours
d’éthylique de I'officier » ... J'ai le souvenir de notre
général qui avait été lieutenant en Algérie et nous a
fait une séance sur la torture pour nous expliquer a
quel point c'était horrible et qu'il fallait absolument
la proscrire. Mais on était des jeunes blancs-becs
(c’était ce jeu du jeune par rapport a I'ancien) et on
a joué a lui démontrer que la torture était la seule
solution. Il a été trés choqué, il n'a pas du tout
aimé. Il nous a dit : « Vous ne comprenez pas ». Ga
m'a beaucoup travaillé et comme javais I'exemple
de cet oncle qui a tenté de rejoindre le général de
Gaulle, j'ai écrit un mémoire sur « Peut-il exister un
devoir d’insubordination et de désobéissance pour
I'officier ? ». Quelques années plus tard, & I'Ecole
de guerre allemande, j'ai rédigé un mémoire sur la
résistance allemande contre Hitler avec I'exemple
des officiers allemands nobles autour de Klaus von
Stauffenberg (14) : comment choisit-on de devenir
un héros ou de rester quelqu’un qui ferme les yeux
et continue a voir passer les trains ?

Pour moi, I'éthique est fondamentale. Quand j'ai
commandé mon régiment, ou un millier de para-
chutistes ne demandaient qu'a sauter sur I'ennemi,
nous avions 52 lance-flammes. On nous a dit que
c'était une arme inhumaine et qu'avec le protocole
de Genéve (15), il fallait démanteler cet arme-
ment. Tout le monde dans mon régiment a alors
pensé : « Quel dommage de perdre cette arme si
précieuse ! » ... Les armes qu'on nous confie sont
toutes inhumaines. L'étre humain est inhumain.

Dans I'armée francaise, il existe un Code d’hon-
neur du soldat. J'interrogeais mes soldats et je leur
demandais : « Est-ce que tu as ton Code d’hon-
neur ? ». Et hop, ils sortaient leur Code d’honneur.
C’est un peu comme les 10 commandements, ¢a
aide. Quand on voit ce qui s'est passé en Ukraine,


http://refua.tirek.hu
http://refua.tirek.hu

a Boutcha notamment (16), apparemment quelque
chose manque dans les écoles d’officiers de
I'armée russe, qui manque aussi au caporal russe :
une éthique militaire. Quand on a une éducation,
un corset moral éthique avec des auméniers qui
conseillent le commandement, on évite ce genre
de choses. Mais il faut étre trés humble : toute
troupe mal commandée lachée dans une guerre
peut se transformer et commettre des Oradour sur
Glane (17) a la pelle. Dans I'histoire de France, les
soldats de Napoléon n’ont pas fait dans la dentelle
en Espagne. Nous avons eu aussi des épisodes
difficiles dans les guerres coloniales.

Clausewitz est un penseur qu’'on étudie beaucoup
dans 'armée (et & I'Ecole de guerre allemande). Il
m’a beaucoup inspiré. Iy a des gens qui savent
faire la guerre mais il y en a qui savent la penser.

Il parle de la « montée aux extrémes » (18). La
guerre est un étre polymorphe, et une fois qu’elle
est déclenchée, elle va se déplacer et transformer
les individus. Je I'ai vu moi-méme. J'ai participé

a plusieurs opérations de guerre, dont un an en
Afghanistan ou je dirigeais les plans d’opérations.
Entre le moment ou je suis arrivé et celui ou je suis
parti, jai été transformé parce que j'ai vu mourir des
centaines, des milliers de personnes. Parce qu’en
dessinant sur des plans telle vallée a conquérir ou
telle région & neutraliser, j'ai moi-méme contribué
certainement a ce que des centaines de personnes
disparaissent. Parmi eux, des femmes, des enfants,
des villages ... On est transformé. Au début, je
priais presque chaque jour pour les « pauvres
Afghans ». Ala fin, je suis reparti et il était temps
parce que je ne priais plus vraiment pour eux.

La guerre est un phénoméne que les hommes
déclenchent. Et une fois que c’est déclenché,

elle monte absolument aux extrémes. Il'y a

toutes sortes de théories sur comment limiter

les extrémes, mais c’est un probléme pour toute
humanité. Vous connaissez la trés belle gravure
des cavaliers de I'Apocalypse par Durer. C’est une
représentation de la guerre aussi parlante

que les tableaux d'Otto Dix sur la guerre de 1914-
1918.

Jeaning, tu es notre théologienne,
notre bibliste. On compte donc sur toi pour nous
faire creuser la question de la violence dans les
Ecritures.

Méme si je suis théolo-
gienne, je ne veux pas parler au nom des théolo-
giens. Tout comme je n'ai pas parlé tout & I'heure
au nom des peuples des Grands Lacs dans leur
ensemble. Je vais donc commencer par annoncer

la couleur de ce que je vais dire et recadrer le
concept de Dieu. Quand j'utilise le mot Dieu, je

ne signifie pas I'étre absolu : ce que mon peuple
appelle Imana Rurema, le Dieu créateur inattei-
gnable mais qui décide de tout de toute fagon. Je
parle de Dieu comme le Dieu confessé. Dans son
acception populaire, le Dieu confessé est toujours a
la mesure de ceux qui le vénérent, le convoquent,
linvoquent et essaient méme de le défendre. Ce
Dieu-la est aussi le Dieu dont parlent les Ecritures
dans beaucoup de passages violents. On a I'habi-
tude de penser au psaume 137 qui est d’'une vio-
lence inouie, appelle & la vengeance et demande
qu’on écrase les nourrissons de Babylone sur un
rocher (19). Il y a aussi le livre de Josué qui est
suffisamment connu comme un récit de génocide.
De méme que les récits qui nous parlent d’Amalec
pour I'extermination duquel on écrit un mémorial
(20), le livre des Juges ... Je peux continuer la liste,
qui est longue.

Je peux aussi passer au Nouveau Testament.
Comme je suis intéressée par I'Ancien Testament,
on me dit souvent que dans le Nouveau, c'est diffé-
rent, c’est gentil, c’est 'amour ... Mais j’ai souvent
dans l'esprit le livre de 'Apocalypse qui cléture le
Nouveau Testament et je ne crois pas que ce soit
un récit bisounours ... J'ai aussi en mémoire le
récit ol le Saint-Esprit lui-méme frappe le couple
Ananias et Safira (21), et surtout le récit de la

croix : Dieu confessé décide lui-méme de sauver
'humanité a travers une violence inouie. Ces récits
nous sont racontés a travers des dominations, des
injustices, des trahisons ... toutes choses négatives
dans notre éthique chrétienne bien pensée.

Je dirai pourtant que ces textes ne sont pas les
plus violents des Ecritures. La plus grande violence
est dans des textes qui semblent gentils, innocents
et porteurs d’un message de salut.

Un premier texte est 1 Pierre 2,10, qui m’a plus
heurté que les autres a partir du moment ou je me
suis investie dans des projets qui pensent I'avenir
de I'Africain et de I'Afrique : « Vous qui autrefois
nétiez pas un peuple ... » (22). Je pense que ce
verset explique beaucoup de ce qui se passe dans
les Grands Lacs. Il a été transmis aux peuples
colonisés dans l'idée qu'ils ne sont pas un peuple
et qu'ils ne le seront qu'a condition de changer et
d’étre comme on veut qu'ils soient. Je pense que
ce texte est 'un des plus violents parce qu'il a
dépouillé ces peuples de leurs fagons d’étre, leurs
forces, leurs institutions, leurs autocompréhension
et autodétermination. Eléments qui restent fragili-
sés et empéchent I'Afrique de réagir a ce qui lui est
imposé de I'extérieur. Ces peuples n‘ont plus d'ame
et on peut se demander au nom de quel Dieu ces
textes leur ont été transmis et enseignés.

63

(13) Du 16 aodt au 28
septembre 1870, le
siége de Strasbourg par
les armées badoises et
wurtembergeoises du
général prussien August
von Werder est marqué
par des bombardements
massifs qui détruisent
entre autres I'ancienne
église des Dominicains
sur 'emplacement de
laquelle sera ensuite bati
le Temple Neuf.

(14) Claus von Stauffen-
berg, 'un des principaux
concepteurs et parti-
cipants de la tentative
de coup d’Etat militaire
contre Hitler du 20 juillet
1944,

(15) Adopté a Genéve
en 1980, le Protocole

Il sur l'interdiction ou la
limitation de I'emploi des
armes incendiaires a été
ratifié par la France en
2002. |l fait partie de la
Convention sur certaines
armes classiques dont le
protocole Il, plus précis
et contraignant, est deve-
nu en 1997 la Conven-
tion sur l'interdiction des
mines antipersonnel dite
d'Ottawa.

(16) La libération de la
ville ukrainienne de Bout-
cha au nord de Kiev a la
fin mars 2022 a révélé
I'ampleur des crimes

de guerre commis par
I'armée russe contre les
civils (plus de 450 corps
retrouvés).

(17) Le 10 juin 1944,
643 personnes sont
tuées par des soldats
d’'une division SS dans
ce village proche de
Limoges.

(18) Général prussien,
Carl von Clausewitz
(1780-1831) rédige a
partir de 1816 son traité
inachevé Vom Kriege
(De la guerre) publié en
1832 par sa femme.

(19) « Babylone la belle,
toi qui vas étre ravagée,
heureux qui te paiera de
retour pour le mal que tu
nous as fait | Heureux
qui saisira tes enfants

et les écrasera contre

le roc ! » (Psaume
137,8-9).

(20) Exode 17,8-15.

(21) Actes 5,1-11.

FOI&VIE 2024/3-4 « Aujourd’hui, c’est le monde qui est menacé » Une guerre juste ? (soirée publique), pp.59-71



FOI&VIE 2024/3-4 « Aujourd’hui, c’est le monde qui est menacé » Une guerre juste ? (soirée publique), pp.59-71

64

(22) « Vous, par contre,
vous étes une lignée
choisie, un sacerdoce
royal, une nation sainte,
un peuple que Dieu s’est
acquis, pour que vous
annonciez les hauts faits
de celui qui vous a appe-
Iés des ténébres a son
étonnante lumiere ; vous
qui, autrefois, n'étiez pas
un peuple, vous étes
maintenant le peuple de
Dieu ; vous qui n'aviez
pas obtenu compassion,
vous avez maintenant
obtenu compassion »

(1 Pierre 2,9-10).

(23) Lors de I'épisode

du Lévite d’Ephraim, qui
rappelle celui des anges
chez Loth a Sodome
(Genése 19) et que
Rousseau développa en
1762.

(24) Exode 20,5, Deuté-
ronome 5,9.

(25) Myroslav Maryno-
vych,

, 13
avril 2022.
(26) Instituée en 1995
a la suite de l'arrivée au
pouvoir de Nelson Man-
dela en 1994, la commis-
sion Vérité et Réconcilia-
tion fonctionne de 1996 a
1998 sous la présidence
de I'archevéque anglican
Desmond Tutu.
(27) Le tribunal pénal
international pour I'ex-
Yougoslavie établi a La
Haye de 1993 2 2017 a
permis de juger les prin-
cipaux responsables de
crimes de guerre commis
pendant les guerres de
Croatie (1991-1996), de
Bosnie (1992-1996) et
du Kosovo (1999-2000).
Mais aucun processus
de réconciliation n'a
été mis en place. Le
traité de Trianon (1920)
imposé par les Alliés a la
Hongrie attribue 70 % de
son territoire aux Etats
voisins soit 12 millions
d’habitants en moins sur
21, dont 3,5 de langue
hongroise, principa-
lement en Roumanie
(Transylvanie), Tchécos-
lovaquie et Yougoslavie.
(28) Olivier Abel, De
I'humiliation, Le nouveau
poison de notre société,
Les Liens qui libérent,
2023.

J'ai été réconfortée par la lecture des livres du
docteur de Panzi, impressionnée de voir comment
il a réussi a récupérer la sagesse des anciens et la
combiner, la mélanger avec sa foi chrétienne. C'est
avec cette force enracinée dans la sagesse de son
peuple qu'il réussit tout ce qu'il fait. Ce qui nous
améne & un deuxiéme texte (Juges 19, 23-29), dont
je lis un morceau :

« Voici, 'ai une fille vierge et cet homme a une
concubine. Je vous les aménerai dehors. Vous les
déshonorerez et vous leur ferez ce qu'il vous plaira.
Mais ne commettez pas sur cet homme une action
aussi infame » (23).

II's’agit ici de la notion de virginité et cela ne m'avait
pas frappé jusqu'a ma lecture des récits du docteur
de Panzi, ou il dit avoir réparé 205 fillettes de moins
de 5 ans dont la plus jeune avait seulement 18
mois ... Ces viols d’enfants sont souvent commis
par des militaires, des membres de ces groupes
armés. Et le docteur qualifie certains de ces viols
de mystiques car commis & cause de la croyance
que la virginité pourrait apporter une force d'invin-
cibilité. Ces viols d’enfants se multiplient justement
dans les régions ol les combats sont intenses. Le
docteur parle de sa visite au nord de I'lrak ou il a
rencontré le méme probléme, pour exactement

les mémes raisons : des enfants et des femmes
estimés vierges sont violés pour donner de l'invinci-
bilité aux hommes de combat.

Nos textes parlent beaucoup de la virginité. Le
christianisme a été transmis a travers les vertus
d’'une vierge. Je trouve que c’est un theme biblique
et chrétien dont Freud parle comme d’un tabou et
que la théologie devrait repenser sérieusement. Car
il a été valorisé par les Péres de 'Eglise, notam-
ment Jérdme, Ambroise et Augustin qui parlent

de la Vierge comme « la porte close », « le jardin
fermé », « la fontaine scellée » ... De quoi s'agit-il ?
Que pense la théologie chrétienne de ces jeunes
filles, de ces enfants violés au nom de la virginité ?

Un troisiéme texte m’a été indiqué par une femme
victime des conflits des Grands Lacs. Je lui ai
demandé quel était le texte le plus violent qu’elle
pouvait connaitre. Elle m'a dit : « Parmi les 10
commandements, il y a un texte qui parle de faire
subir a mes enfants et @ mes petits-enfants le mal
que j’ai pu faire dans ma vie » (24). Et elle me dit :
« C'est le texte pour moi le plus injuste, comment
est-ce que je peux léguer a mes enfants le mal que
moi j'ai commis ? ».

Merci beaucoup, Jeanine ! Tu as
magnifiquement soulevé les lectures terribles
issues de ces textes et qu'il faut déconstruire. Je
pensais aussi en t'écoutant a l'idée de terre vierge :
comment a-t-on pu arriver quelque part en pensant

qu'il y avait des terres vierges ? Vous avez com-
pris que « le docteur » était le docteur Mukwege a
I'hépital Panzi de Bukavu, pour réparer ces fillettes
et ces femmes. Je repasse la parole a Christian.

J'avais envie de rajouter
quelque chose sur la maniére dont j'ai essayé de
penser I'éthique de la paix au regard de la guerre
en Ukraine. Je ne reviens pas sur le fondement
biblique : 'économie de la réconciliation est au
coeur de 'Evangile, elle se traduit par une restaura-
tion de I'numain devant Dieu, au cceur de I'huma-
nité. Toutefois, j’ai pris conscience plus fortement
d’'une temporalité du plaidoyer pour la paix qu'on
peut présenter en trois étapes.

Cette temporalité a été particuliérement évidente le
Vendredi Saint 6 avril, 5 semaines aprés le début
du conflit. Le pape Frangois avait demandé a une
femme ukrainienne et a une femme russe de porter
la croix ensemble pour la 13¢ étape du chemin de
croix, comme pour signifier la perspective possible
d’'une réconciliation. Mes amis Ukrainiens étaient
outrés, et le vice-recteur de I'Université catholique
de Lviv a écrit un texte magnifique en disant que
ces femmes, quand bien méme elles portaient
matériellement le méme bout de bois, n’avaient pas
porté la méme croix : I'une avait porté la croix de la
souffrance et 'autre la croix de la repentance (25).

Il faut comprendre qu'il y a différents temps dans
une guerre. La vision de la réconciliation et de la
paix se traduit concrétement différemment selon

le temps dans lequel le conflit se déploie. Il'y a

le temps de la guerre & proprement parler ol les
belligérants cherchent par les armes a conquérir un
avantage sur le terrain afin d’élargir leur assise ou
conforter leur position. Il y a le temps ol on dépose
les armes pour engager une voie diplomatique afin
de trouver une issue au conflit par le dialogue. Et

il y a le temps ou le cessez-le-feu devient durable
parce qu’on a conclu un traité de paix. Chacune de
ces trois étapes appelle une action trés différente.

Pendant le temps du conflit et de la guerre, je crois
qu'il est illusoire de parler de réconciliation, quand
bien méme il faut en garder la visée. Le narratif
qui s’est imposé a ce moment-la au niveau de la
Conférence des Eglises européennes a été un
plaidoyer pour la justice et la vérité. Il n’y a pas

de paix sans justice et sans Vvérité. Par ailleurs,
l'instance ecclésiale européenne a veillé a éviter
que le récit religieux soit instrumentalisé au service
des logiques de guerre, tout en cherchant en
permanence a trouver les moyens d’un possible
cessez-le-feu afin d’engager une étape de dialogue
et d’action diplomatique.


https://ucu.edu.ua/en/news/hrest-avelya-i-hrest-kayina-tse-rizni-hresty/
https://ucu.edu.ua/en/news/hrest-avelya-i-hrest-kayina-tse-rizni-hresty/
https://ucu.edu.ua/en/news/hrest-avelya-i-hrest-kayina-tse-rizni-hresty/

A partir du moment ot les deux parties acceptent
de déposer les armes, vient le temps de I'action
diplomatique. Les Eglises peuvent y contribuer
par la priere, parfois activement autour de la table.
Peut-étre est-ce 1a qu'on peut, de maniére prophé-
tique, poser un signe de réconciliation et porter
ensemble une croix.

Et au moment du traité de paix, quand le conflit ne
se déploie plus par la force des armes, il y a une
action a mener a la fois pour guérir les mémoires
blessées, déconstruire les préjugés, travailler pour
apaiser les haines. Il y a un mécanisme trés clair de
guérison des mémoires qui a &té mis en ceuvre en
Afrique du Sud (26) et qui est nécessaire dans bien
des endroits en Europe. On peut notamment pen-
ser a I'ex-Yougoslavie ou les blessures demeurent,
Ou encore aux régions de I'empire austro-hon-
grois (en Transcarpatie ou en Transylvanie) ou

les blessures mémorielles remontent au traité de
Trianon il y a plus d’'un siécle (27). Ces blessures
mémorielles (c'est toi, Olivier, qui I'as écrit dans

ton livre (28)) sont les germes des conflits et des
guerres de demain. On peut les déconstruire en
écrivant un récit commun avec les descendants des
victimes et des bourreaux (quand bien méme les
uns se sentent toujours victimes et les autres ne

se sentent plus bourreaux), le récit commun de ce
qui est arrivé, en cherchant & objectiver pour que
chacun s’y retrouve, et non pas les récits contradic-
toires comme on a pu les écrire entre protestants et

65

catholiques pendant des siécles d’historiographie.
Il'y a donc & partir d’'un traité de paix tout un travail
mémoriel afin de marquer symboliquement ce
chemin de réconciliation parcouru et d’en établir la
durabilité.

Merci, Christian, de remettre tout
¢a dans le temps, les temporalités diverses. Je
repasse la parole a Jean-Fred, avec une question
qui est arrivée pour toi :

« La déontologie du soldat francais est exemplaire
pour un soldat. Mais n’est-elle pas dépassée par le
changement de nature des conflits, qui ne sont plus
pour la plupart des conflits inter-Etats mais des conflits
intra-étatiques, et qui sont donc beaucoup plus pas-
sionnels et violents ? OU est I'espérance ? ».

C’est vrai, c'est trés difficile ...
C'est d'ailleurs pour ga qu'il faut des chefs bien
formés qui ont réfléchi et qui sont accompagnés par
des aumodniers. Une des spécificités des aumone-
ries militaires en France est que I'auménier (quel
que soit son culte : israélite, musulman, catholique,
protestant) est le conseiller du commandement, du
chef. L'auménier accompagne le soldat, I'aide a
pratiquer sa foi, mais est aussi conseil du comman-
dement.

Oui, c’est encore plus difficile dans un conflit intra-
étatique, et c’en était un en Afghanistan avec d’'un

FOI&VIE 2024/3-4 « Aujourd’hui, c’est le monde qui est menacé » Une guerre juste ? (soirée publique), pp.59-71



FOI&VIE 2024/3-4 « Aujourd’hui, c'est le monde qui est menacé » Une guerre juste ? (soirée publique), pp.59-71

66

(29) La Fuhrungsaka-
demie des Bundeswehr
(Académie de com-
mandement de 'Armée
fédérale) est 'Ecole

de guerre allemande,
refondée en 1957 a
Hambourg.

(30) Entre 1941 et 1943,
le général Erwin Rommel
dirige I'Afrikakorps, corps
expéditionnaire allemand
chargé de contrer les
offensives britanniques
contre la Libye italienne
depuis 'Egypte dirigées
par Bernard Montgomery
a partir de 1942 (bataille
d’El Alamein). Offensives
qui, conjuguées au
débarquement allié en
Afrique du Nord, forcent
Rommel & abandonner la
partie début 1943.

(31) Ecrit en 1939, ce
court essai est publié
dans Les Cahiers du Sud
sous le pseudonyme
d’Emile Novis en deux
volets (

et ).

(32) Voir note 10

c6té un gouvernement officiel corrompu jusqu’a la
racine des cheveux et de 'autre des Talibans cou-
peurs de tétes. Avec la durée longue des ressenti-
ments causés par des guerres et des humiliations
anciennes, les ranceceurs transgénérationnelles,
comment mener la guerre de maniére a ce que la
paix soit ensuite possible ?

Mais on ne peut pas faire de paix si des personnes
qui ont participé a des actions de guerre ne sont
pas non plus rétablies dans leur dignité. Parce
qu'il'y a une culpabilité. On était pourtant 1a pour
apporter la paix ... et puis on tue. Il ne peut doncy
avoir de paix sans que les ressentiments, |a haine,
les humiliations ne soient éteints. J'ai le privilege
d'avoir fait 'Ecole de guerre allemande. Pendant
deux ans (puisque je parlais allemand), on m'a
envoyé faire la FiAk & Hambourg (29) avec de
futurs colonel et généraux allemands. Mon Tutor
m'a dit : « Vous avez du sang allemand puisque
vous étes alsacien. Vous devez donc vous conduire
comme un officier allemand ». J'ai répondu :

« Tres bien, merci, jawohl ! », et jai essayé de me
conduire correctement ... Mais je vous assure que
c'est extraordinaire de contribuer a la paix deux
générations apres avec les petits-fils d’officiers

ou de soldats allemands qui ont vécu des choses
terribles sur les fronts de I'Est et de I'Ouest.

Il est essentiel que la paix soit fondée sur la
réconciliation. Dans les combats, il faut du respect
mutuel. Il y a eu des actions de chevalerie pendant
la Premiére Guerre mondiale entre pilotes. Dans
I'Afrikakorps et la guerre entre Rommel et Montgo-
mery en Afrique du Nord (30), il y a eu aussi des
actions qu'on peut presque qualifier de chevale-
resques avec un respect de I'adversaire. Mais il y
a eu aussi énormément d’horreurs ... La paix ne
peut étre construite que sur un respect de l'autre,
du soldat. On ne doit pas démoniser ou déshuma-
niser 'adversaire, y compris son corps, y compris
lorsqu'il est blessé. Parce qu’on se déshumanise
soi-méme. On ne peut pas construire la paix si
toutes ces actions-la n'ont pas été accomplies pen-
dant le temps de I'opération, le temps de la guerre.

Des questions m’arrivent sur mon
téléphone ... Une question pour toi, Jeanine : « La
violence des Ecritures n’est-elle pas d’abord celle
des hommes ? ». Mais il me semble que tu as déja
répondu en disant que c'était le Dieu confessé,
qui est quelque part le Dieu tel que les hommes le
voient. Une question pour Christian (et peut-étre
aussi pour Jean-Fred) :

« En Ukraine, le concept de réconciliation a choqué
et ce qui a choqué, était-ce vraiment le caractére

prématuré de la tentative ou plutdt la dissymétrie du
conflit, dont il n’est pas caricatural de dire qu'il oppose
un agresseur et un agressé ? ».

Je voudrais introduire deux idées supplémentaires
pour comprendre I'ampleur du probléme, la terrible
mutation qu'est la guerre.

Premiére idée : on a parlé a plusieurs reprises de
la mutation de l'interdit du meurtre qui devient I'obli-
gation de tuer. Il est incroyable qu'on puisse passer
du régime ordinaire a ce régime apparemment
monstrueux ou anormal. Je pensais a un texte de
la philosophe Simone Weil : L'lliade ou le poéme
de la force (31), ou elle montre comment la force
s’empare tour a tour des uns et des autres. Elle
écrit a la fin qu'il ne faut pas admirer la force car la
force est 1a, elle fait partie des rapports humains qui
sont des rapports de force. C’est une loi et on ne
peut pas faire autrement (elle écrit dans un autre
texte de cette période qu’« on est toujours barbares
envers les faibles » (32)). Mais on peut ne pas
admirer la force, ne pas mépriser les malheureux,
ne pas hair les ennemis. Elle termine son texte (on
est en 1939) en disant qu'il y a peu de chance que
ce soit pour bientdt ... Je pense a ce texte de la
jeune philosophe frangaise (qui est morte quelques
années plus tard) parce qu'il est extrémement
sombre et qu'il évoque quelque chose d'important
dans ce que Jeanine et Jean-Fred ont dit et dont
on peut parler en termes de péché : l'idée de la
préférence des humains pour le mal.

Je pense que c'est une erreur de croire que la
mutation de paradigme est uniquement due a
I'égoisme. Parce que I'égoisme, a la limite, on fait
avec : ensemble, tous les égoismes un peu ration-
nels, un peu raisonnables peuvent faire une société
relativement pacifiée avec des conflits mesurés,
mesurables parce qu'ils restent raisonnables, parce
qu'il y a des intéréts. Tandis que dans la guerre, on
voit trés bien le caractére désintéressé, fou, suici-
daire ... Je cite la phrase de Pierre Bayle, philo-
sophe du 17¢ siécle, qui disait : « L’homme préfére
se faire du mal pourvu d’en faire a son adversaire
que de se procurer un bien qui tournerait aussi a
I'avantage de son adversaire ». |l faut sérieuse-
ment prendre en compte cette capacité qu’ont les
humains a préférer le mal pour pouvoir comprendre
la capacité sacrificielle qu'ils ont ... pour le bon
aussi ! Ce qu'ils peuvent faire de sacrificiel pour le
mal, les humains peuvent aussi le faire pour le bon
(les amis, la bonté, 'abnégation).

Deuxieme idée : on sent de plus en plus (en
Ukraine, mais aussi dans les Grands Lacs) que

la guerre fait partie de la guerre a la nature, au
monde. Ce sont des écocides : la destruction d’'un
barrage, la possibilité d’'une centrale nucléaire qui
explose (33), la dévastation du paysage, des foréts


https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k1651250w
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k16512519

avec les populations qui se déplacent, qui sont
comme des sauterelles détruisant tout parce que
tous les équilibres sont rompus. Eventuellement
méme la catastrophe nucléaire, la bombe nu-
cléaire ... Je reviens a L'lliade et a ce que la philo-
sophe Hannah Arendt disait & propos de la guerre,
qui est la prétention a ce qu'il n'y ait plus qu'un seul
point de vue. Tant qu'il y a plusieurs points de vue
sur le monde, tant que la guerre oppose des enne-
mis qui se respectent (parce qu'ils respectent la
possibilité qu'il y ait un ennemi), ce n'est pas juste
une campagne de dératisation : il y a le Troyen
pour le Grec, il y a le Grec pour le Troyen, il y a
plusieurs points de vue sur le monde. Aujourd’hui,
c'est le monde qui est menacé, I'acceptation de la
pluralité des points de vue sur le monde, des récits,
des visions du monde.

Aprés ce petit interméde, je vous redonne la
parole ... Christian ?

Il serait illusoire de parler de
réconciliation avant que les faits n'aient été établis
et que le statut de victime ou d’agressé n’ait été re-
connu. Et c’est en ¢a qu’on était dans la mauvaise
temporalité. Il y a évidemment une dissymétrie,
mais elle est multiple, multifactorielle. Il y a la taille
de potentiel des deux Etats, la dissymétrie entre
I'agresseur et 'agressé malgré le droit internatio-
nal. Dissymétrie aussi parce que les origines sont
multiples : beaucoup ont pointé 'agresseur actuel,
mais peu parlent de la diplomatie américaine avec
I'extension de 'OTAN malgré les promesses qui
ont été faites en 1990 au moment de I'unification
allemande (34). Il'y a beaucoup de dissymétries
mais je reviens a mes temps : 'argument principal
de cette dissymétrie est que la réconciliation appar-
tient a un temps, elle est postérieure au temps de
reconnaissance d’'une vérité historique et du statut
de la victime, postérieur a ce nécessaire moment
ou des paroles de justice et de vérité auront pu étre
posées.

D’accord. Est-ce que tu peux enchai-
ner sur la question de comment tu fais, comme
responsable d'institution du protestantisme frangais
et européen, par rapport a la radicalité de I'appel
de I'Evangile & la non-violence et a I'amour des
ennemis ? Comment est-ce que tu l'intégres dans
ton discours politique ?

De maniére trés protestante,
avec une éthique de situation : c'est a dire com-
ment, dans la configuration et I'analyse que je peux
faire d’'une situation, je peux agir pour le bien. Y
compris en posant les jalons d’une possible récon-
ciliation future.

J'ai participé dés le début du conflit a des tentatives
d’approche du patriarche Kirill pour travailler la
dimension religieuse et essayer de discuter avec lui
son positionnement de soutien & I'agression mili-
taire russe. Grosso modo, nous avons été prome-
nés. Nous avions eu trés vite une date de rencontre
a Genéve. Mais comme le Blitzkrieg prévu ne s'est
pas concrétisé, notre rendez-vous a connu aussi
vite des reports de date ... Jusqu'au moment ol

on comprend que le patriarcat de Moscou nous
proméne. J'ai ensulite écrit au patriarche Kirill une
lettre ouverte (35) en lui rappelant que, baptisés,
nous avons une nouvelle identité qui n'a pas a

se méler aux autres strates identitaires que sont
nos cultures, ages, couleurs de peau, orientations
sexuelles, idéologies humaines. Parallélement, j'ai
aussi pris la décision de marquer I'attention a cette
guerre par des visites de solidarité : en Pologne et
Hongrie dés mi-mars 2022 pour voir comment on
accueillait, en Ukraine dés début avril 2022 pour
visiter toutes les Eglises.

J'ai tenté ensuite de poser des jalons pour remettre
le patriarche Kirill dans un récit chrétien. Je me suis
dit que ce serait remarquable d’arriver a le mobi-
liser sur un appel a un cessez-le-feu autour d’'un
argument chrétien. Il y avait une semaine entre
notre Paques et la Paques orthodoxe : jai écrit aux
deux présidents Poutine et Zelensky en appelant a
un cessez-le-feu, en disant que ce serait bien que
les familles puissent étre un peu apaisées entre les
deux Paques, en sachant que leurs enfants ou leur
mari sur le front ne sont pas en danger de mort. J'ai
aussi écrit a Kirill pour lui demander d’apporter son
soutien, occasion pour lui de revenir dans le jeu par
un récit et un argument chrétiens. Il n’a pas répon-
du. J'ai tenté une telle démarche une deuxiéme fois
entre notre Noél le 24 décembre et le Noél russe
du 6 janvier en mobilisant cette fois les autorités
mondiales. Le pape Frangois s'est instantanément
dit prét a signer. L'archevéque de Canterbury, le
patriarche orthodoxe Bartholomée, tout le monde

y était disposé ... mais @ un moment donné (on
devait signer vers le 12 décembre), le Vatican a
subitement dit non. On était dans la phase ou les
Ukrainiens commengaient & reconquérir du terrain.
J'ai compris qu'il ne voulait pas donner I'impression
d’aller contre Zelensky compte tenu de cette cir-
constance. J'étais furieux parce que tout était prét,
méme des contacts avec I'entourage du président
Macron en France, du chancelier Scholz en Alle-
magne pour qu'ils utilisent la fenétre pour intensifier
une action diplomatique. Et finalement nous avons
assisté a cette mascarade du patriarche Kirill qui

a lancé un appel a la paix unilatérale, suivi par
Poutine avec un cessez-le-feu de 24 heures (36).
Et on a laissé le champ libre & une instrumentalisa-
tion cynique du récit chrétien. Ainsi, I'action s'inscrit
nécessairement dans une éthique de situation

67

(33) Le 6 juin 2023,
une explosion détruit

le barrage de Kakho-
vka, inonde la vallée du
Dniepr en aval et vide
limportant réservoir en
amont. La quadruple
centrale nucléaire de
Zaporijia est occupée
par I'armée russe dés
mars 2022 et est depuis
pour elle un moyen de
chantage a la sécurité.
(34) La Russie affirme
qu’une promesse orale
de non-extension ui
aurait été faite en 1990.
(35) Lire le texte en
anglais sur le site de

la CEC/KEK :

4 mars 2022.

FOI&VIE 2024/3-4 « Aujourd’hui, c’est le monde qui est menacé » Une guerre juste ? (soirée publique), pp.59-71


https://ceceurope.org/cec-president-urges-patriarch-kirill-to-raise-his-voice-against-ukraine-war/
https://ceceurope.org/cec-president-urges-patriarch-kirill-to-raise-his-voice-against-ukraine-war/
https://ceceurope.org/cec-president-urges-patriarch-kirill-to-raise-his-voice-against-ukraine-war/
https://ceceurope.org/cec-president-urges-patriarch-kirill-to-raise-his-voice-against-ukraine-war/

FOI&VIE 2024/3-4 « Aujourd’hui, c’est le monde qui est menacé » Une guerre juste ? (soirée publique), pp.59-71

68

(36) Apres I'échec de
I'offensive russe au
nord et |a retraite sur
la frontiére fin mars,
I'armée ukrainienne
réussit a libérer de larges
portions de territoires
d’'ao(it a novembre 2022
(rive droite du Dniepr
autour de Kherson, est
de l'oblast de Khar-
kiv). Le cessez-le-feu
ordonné par Poutine
les 6-7 janvier 2023 sur
demande de Kirill n'a pas
entrainé d'accalmie dans
les combats.
(37) La candidature est
déposée le

et I'Eglise ortho-
doxe d’'Ukraine devient
membre a part entiére le

(38) Le programme
d’eugénisme et nata-
lisme nazi Lebensbhorn
(Fontaine de vie) est mis
en place a partir de 1935
et comptera jusqu’a une
trentaine de centres.

qui essaie d’ouvrir des possibles pour sortir de la
violence des armes, revenir vers le dialogue.

Derniére chose : j'ai le bonheur (c’est méme une
fierté) d’avoir accueilli au sein de la Conférence
d'Eglises européennes I'Eglise orthodoxe d'Ukraine
(37), une décision trés lourde qui a d’abord di étre
reportée. La demande d’adhésion a provoqué de
vives tensions, notamment avec I’Eglise orthodoxe
serbe, trés mécontente que nous accueillions « un
groupe de laics qui n’a rien de canonique ». Je suis
allé a Belgrade exprimer au patriarche serbe que
canoniquement, les Eglises protestantes sont tout
autant un groupe de laics que I'Eglise orthodoxe
en Ukraine, et pourtant elles sont membres de la
Conférence des Eglises européennes.

C’est intéressant parce qu’on n'avait
pas imaginé que c'était ce genre d’action. Je donne
la parole a Jean-Fred : tu as carte blanche ...

Je devais évoquer la question
démographique qui est dans toutes les guerres.
Si Hitler se lance dans une guerre de conquéte,
c’est pour la notion de Lebensraum (espace
vital), récupérée par Poutine pour les populations
russophones. L’Allemagne nazie veut récupérer
toutes les populations germanophones, y com-
pris en Russie (les Allemands de la Volga). Cette
question a toujours servi soit de but soit de moteur.
Et incontestablement, cela agit toujours. Si la
France choisit la ligne Maginot, c’est qu’elle a été
saignée par la Premiére Guerre mondiale et perdu
1,4 million de soldats. A I'époque, la démographie
francaise est basse par rapport a la démographie
allemande et on choisit une stratégie défensive.
Quand la Pologne est envahie, les Francais restent
I'arme au pied. C'est pour ¢a que les Frangais ne
comptent plus pour les Polonais, qui ont mis tous
leurs ceufs dans 'OTAN et ne comptent que sur
les Américains. En 1939, il y avait une trentaine de
divisions allemandes sur la ligne Siegfried contre
110 de notre c6té ... on passait trés largement !
Ca n’a pas été fait parce que la stratégie était la
traduction de la politique, qui était la traduction de
la démographie.

Ensuite, la lutte pour les ressources. Je suis trés
touché de ce qui arrive a nos fréres et sceurs
africains et notamment au Congo, a cause de
ressources tres précieuses. Mais dans [I'histoire
européenne, je ne pense pas que les deux guerres
mondiales aient été déclenchées pour ce genre

de choses. Il y a eu cela a des moments donnés
dans les combats, les opérations, les bombarde-
ments. Comme la volonté de casser I'outil industriel
allemand, la Ruhr ou les villes ont été littéralement

rasées. Les armées d’Hitler foncent vers Stalingrad
pour le pétrole du Caucase. Les ressources sont
donc précieuses et agissent sur les guerres mais
je ne crois pas que cela joue de maniére déter-
minante. Je ne crois pas non plus que Poutine ait
envahi I'Ukraine pour récupérer ceci ou cela. Il n'en
a pas besoin, il a des ressources gigantesques : la
Russie est un des pays les plus riches au monde
en minerais, en gaz, en pétrole. Ce n'est pas aussi
opérant.

Enfin la survie. Si les Serbes de Milosevic dé-
clenchent la guerre en Bosnie, c’est qu'ils ont le
sentiment d’étre menacés. Je crois que les peuples
qui se sentent menacés sont dangereux, comme
un sanglier acculé dans une impasse : il vous
fonce dessus. Les Serbes de Bosnie ou du Kosovo
avaient le sentiment qu'ils ne pesaient plus autant
démographiquement qu'ils auraient voulu. Les Alba-
nais avaient été encouragés a immigrer d’Albanie
vers le Kosovo et c'est comme ¢a que la population
serbe locale, auparavant majoritaire, est passée a
10 ou 20 %. La notion de survie, de menace exis-
tentielle joue dans toutes les guerres. Une ethnie
qui se sent menaceée devient belliqueuse.

Je reviens sur la démographie. La France de la
Révolution frangaise et de 'Empire est une France
en expansion démographique. L'Allemagne du
Troisieme Reich aussi, cela donne incontestable-
ment un élan. Enfin, n'oubliez pas, a propos de
démographie, que le nazisme voulait fabriquer

de futurs petits soldats aryens dans les cliniques
du Lebensborn (38) ... N'oublions pas non plus
les déportations d’enfants : les 17000 ou 19000
enfants d’Ukraine qui ont été emmenés au fond de
la Russie et répartis dans des familles russes (39).
C'est un terrible aspect démographique. La guerre
est polymorphe et prend tous les aspects.

Merci pour tout ¢a. Ne pas oublier
qu'il faut toujours laisser une issue a I'adversaire.
Si on ne lui laisse pas d'issue, s'il est bloqué ...
Christian ? ...

A propos de mes trois temps,
il'y a aussi eu a un moment donné une erreur de
langage de notre président de la République, qui
a repris, cher Olivier Abel, ton travail sur 'humi-
liation ... Il a dit trés tot : « Il ne faut pas humilier
la Russie » (40). La Russie est I'agresseur, qui
plus est en position de force. Craindre d’humilier
I'agresseur est totalement a contretemps. L'humi-
liation est une question a laquelle il faudra veiller
au moment d’un traité de paix. Elle ne fait pas sens
au moment de I'agression. Le président francais
a donc été incompris sur cette thématique-la. Ce
schéma des temps du conflit est assez pertinent et,
a mon sens, illustre bien ce qui est audible ou pas
durant le conflit.


https://ceceurope.org/orthodox-church-of-ukraine-applies-for-membership-in-cec
https://ceceurope.org/orthodox-church-of-ukraine-applies-for-membership-in-cec
https://ceceurope.org/cec-welcomes-orthodox-church-ukraine-member-church?fbclid=IwAR19vbMgAMsGAtZABgQ-MtjzXIheJhhCcBYpyxalhe9gKQO5sIxEq3LxlCk

Tout a fait. Sur les ressources rares,
je pensais plutot au futur. Il me semble que ce qui
se passe en RDC préfigure les conflits du futur
avec une raréfaction des minéraux, des ressources,
de I'eau. On va vers des conflits qu’on ne connais-
sait pas. C'est aussi pour ¢a que j'évoquais le
théme de la guerre au monde. Sur la question de la
démographie et de la gestion terrible des popula-
tions par la guerre, Gaston Bouthoul (41) disait que
les guerres étaient des migrations dans l'au-dela ...

Et on va terminer ce tour avec Jeanine ...

Je voulais revenir sur la
Bible parce que je ne suis pas satisfaite de la fagon
dont j’ai terminé : ce n’était pas ce que je voulais
faire passer. Si ces textes m’'apparaissent d'une
violence inacceptable et inouie, je considére que
la Bible (dont beaucoup de critiques disent qu'il
faut la critiquer, I'interroger) doit étre écoutée. Si je
travaille ces textes, c'est parce que j'ai la convic-
tion qu'ils réveélent beaucoup d’aspects de notre
humanité a un moment donné de I'histoire et a un
endroit précis de I'histoire. Mais cette révélation
croise aussi d’autres révélations que nous pou-
vons recevoir maintenant, quel que soit I'endroit
ou nous sommes. Cette conviction a été renforcée
par tout ce que j'ai découvert & propos des vierges

69

(39) L'Ukraine a identifié
pres de 20000 enfants
déportés. La Cour pénale
internationale a émis a
ce propos un mandat
d’arrét contre Poutine
le 17 mars 2023. Lire le
de 'Humanita-
rian Research Lab de
I'Université de Yale.

agressées un peu partout dans le monde et dans
des cultures qui ne sont pas des cultures bibliques.
Nous devons écouter cette révélation de certains
aspects de notre humanité car la Bible comme
littérature de crise est un outil dont nous avons
besoin. Je ne la considére donc pas pas du tout
négativement mais comme un enseignement ... Si
nous savons 'écouter.

Deuxieme chose : le docteur de Panzi pourrait-il
apporter un apaisement si jamais il était porté

au plus haut poste de I'Etat congolais ? Je suis
mitigée. D’abord car le conflit des Grands Lacs (on
ne le précise pas assez souvent) engage beau-
coup de peuples : ceux du Burundi, d'Ouganda, du
Rwanda et du Congo. Résoudre la question & un
seul endroit ne résoudra pas la question totale-
ment. Ensuite car lui-méme (dans ce que jai lu

de ses déclarations) hésite : il dit qu'il fait du bon
travail, gu'il est bon avec le bistouri, mais sera-t-il
aussi bon avec un stylo pour signer des contrats et
pour discuter ? C'est une question que lui-méme
se pose. Comment je le vois moi ? J'ai attrapé la
maladie du métier et je vais utiliser des images bi-
bliques. Un leader a soit le statut de prétre agissant
au nom d’'un Dieu confessg, soit le statut de sage
qui observe et analyse puis tire des conclusions qui
vont l'aider a faire avancer sa société, soit le statut
de monarque qui a des ordres a donner, soit le
statut de visionnaire, de prophéte. Quand jobserve

FOI&VIE 2024/3-4 « Aujourd’hui, c’est le monde qui est menacé » Une guerre juste ? (soirée publique), pp.59-71


https://files-profile.medicine.yale.edu/documents/5444c3da-1285-489e-926a-b6d5cfb699a2

FOI&VIE 2024/3-4 « Aujourd’hui, c'est le monde qui est menacé » Une guerre juste ? (soirée publique), pp.59-71

70

(40) « Il ne faut pas
humilier la Russie
pour que le jour ou les
combats cesseront,
nous puissions bétir un
chemin de sortie par les
voies diplomatiques »
(Emmanuel Macron dans
un

publié le
3juin 2022).
(41) Gaston Bouthoul
(1896-1980), sociologue
créateur de la polémo-
logie.
(42) Jacques Chopineau
(1936-2015), professeur
d’Ancien Testament a la
FUTP de Bruxelles de
1969 a 2001.
(43) Jacques Varet
et Olivier Abel,

(tribune du
14 mars 2014 dans Le
Monde reprise sur le
Forum protestant).

I'ceuvre du docteur de Panzi, je trouve qu'il a plus
le statut d'un sage et d’'un prophéte que celui d'un
prétre ou d’'un monarque.

Derniére chose : quand j'ai parlé des difficultés

des Grands Lacs, j'ai dit que ¢a ne se passe pas
seulement dans les Grands Lacs. La preuve, nous
parlons tous ici de régions différentes et de sujets
différents. J'ai 'impression que le monde, 'humani-
té traverse une période qui va conduire a des chan-
gements majeurs. Et je ne peux pas ne pas penser
a une parole qui me vient de Jacques Chopineau
(42), mon professeur. Il était du Sud de la France
et il aimait nous dire que dans une forét, le bruit
d'un arbre qui tombe résonne plus que le frémisse-
ment de plusieurs arbres qui poussent. Malgré ces
guerres , il y a aussi des récits de rencontres, de
retrouvailles avec une conscience autre, un désir
d’unité de 'humanité. Et je me dis que malgré ces
guerres, I'avenir est possible.

Merci beaucoup ! Tu voulais, Chris-
tian, rebondir sur la situation du docteur Mukwege :
est-ce qu'il faut qu'il continue a étre le docteur qui
panse, qui console, qui répare ? Ou est-ce qu'il
peut étre candidat a la présidence de la République
et assumer un destin y-compris militaire (un chef
d'Etat, 13-bas en ce moment, est forcément un
chef de guerre) ? Vous voyez le genre de dilemme
théologico-politique ...

J'ai eu le bonheur de rencon-
trer le docteur Mukwege il y a 15 jours avec les
deux vice-présidentes de la FPF Isabelle Veillet
et Valérie Duval-Poujol pour réfléchir & la maniére
dont le protestantisme frangais pourrait justement
soutenir son action. Il nous disait qu'il désespé-
rait des rencontres a haut niveau politique, qu'il
avait rencontré plusieurs fois le Président de la
République frangaise sans que cela se traduise
par des actions avec un réel impact sur le terrain.
Il soulignait combien la dimension économique (et
donc ces minerais précieux) était déterminante
dans les ravages et les viols systémiques. Nous
nous sommes posé la question si nous ne devions
pas aller & la rencontre du Conseil cecuménique
des Eglises et monter une campagne demandant
une tragabilité de I'origine des métaux rares (com-
posants nécessaires a nos téléphones portables).
Avec une telle tragabilité, les communicants que
nous sommes tous aujourd’hui pourraient faire
un choix et ne pas cautionner ce qui se passe en
République démocratique du Congo. Une action
de ce type-la pourrait étre bien plus efficace que
d’accéder au pouvoir (décision qui appartient au
docteur Mukwege, candidat & I'élection présiden-
tielle en RDC).

Il'y a d’ailleurs un géologue frangais
et protestant, Jacques Varet, longtemps au BRGM
et avec lequel on avait proposé il y a longtemps

déja dans Le Monde de créer pour les ressources
miniéres et fossiles le méme genre de choses qui
existe pour le climat : un groupe d’'observateurs, de
scientifiques vraiment internationaux (donc avec
des Congolais) qui ferait I'état réel des ressources
de maniére a avoir une transparence (43). Parce
qu'actuellement, c'est 'opacité totale : chaque
acteur va se servir en gardant ses données pour
lui. Et on voulait faire un colloque international

a Bukavu pour créer cette association ... Jean-
Fred ? ...

Je vois qu’on part dans une
direction trés économique et je reviens sur une
des causes principales de la guerre : ce sont
les hommes qui les déclenchent. Ces hommes
ne sont pas nécessairement les dirigeants de
grands groupes pétroliers ou industriels, ce sont
plutdt des hommes politiques qui par incapacité,
calcul, médiocrité n'arrivent pas a empécher
I'engrenage ... ou méme I'enclenchent. Vous avez
peut-étre lu Ernst Jinger : dans ses écrits, il utilisait
Kniebolo comme nom de code pour Hitler, c’est a
dire celui qui s'agenouille devant le Diabolo. Il y a
des hommes qui sont réellement
néfastes pour 'humanité. Dietrich Bonhoeffer
(pasteur et théologien remarquable que nos fréres
et sceurs catholiques citent trés fréquemment) dit
comme Stauffenberg a un moment donné : c’est le
diable. Nous avons parfois affaire a des causes qui
nous dépassent et qui sont la pour détruire 'huma-
nité.

Oui, mais peut-étre que, pour renouer
avec ce que disait Jeanine : les textes, les Ecri-
tures, les Psaumes (qui sont 1& ouverts derriére
moi), sont, comme disait Calvin, le miroir de tout
ce qui est humain, mais aussi en méme temps de
plus inhumain (le diabolique) et de plus divin. Les
Psaumes et les textes bibliques nous élargissent
parce qu'il nous aident a comprendre tout ce que
nous sommes, y compris dans la partie inhumaine
au sens positif ou négatif.

Une question est arrivée a laquelle on n’aura pas le
temps de répondre :

« Les blessures étant les causes des guerres de
demain, comment prévenir les guerres ensemble,
chrétiens africains et occidentaux, si ces derniers
ignorent le réle de leurs Etats en Afrique ou refusent
de rechercher la vérité sur le role que jouent la plupart
des grandes puissances occidentales dans les pays
africains ? ».

Il faudrait ajouter que la Chine et d’autres ne sont
pas en reste, mais c'est vrai qu’on devrait davan-

tage travailler ensemble. C'est ce qu'on essaye de
faire quand méme ... Merci a vous ! (Applaudisse-
ments)


https://www.ouest-france.fr/politique/emmanuel-macron/entretien-ma-nouvelle-methode-les-confidences-d-emmanuel-macron-4af35d24-e355-11ec-afe2-d5ee186a9723
https://www.ouest-france.fr/politique/emmanuel-macron/entretien-ma-nouvelle-methode-les-confidences-d-emmanuel-macron-4af35d24-e355-11ec-afe2-d5ee186a9723
https://forumprotestant.fr/articles/les-ressources-minieres-un-bien-commun-mondial-bientot-rare/
https://forumprotestant.fr/articles/les-ressources-minieres-un-bien-commun-mondial-bientot-rare/
https://forumprotestant.fr/articles/les-ressources-minieres-un-bien-commun-mondial-bientot-rare/
https://forumprotestant.fr/articles/les-ressources-minieres-un-bien-commun-mondial-bientot-rare/

« Jésus regoit
donc un faux
manteau royal,
une imitation
bon marché

et c’est devant
ce roi ainsi
masqué que les
soldats tombent
a genoux. »

L

¥

T
(1) Dietrich Bon-
hoeffer, Priéres pour
les compagnons

de captivité, Noél
1943 (Résistance et
soumission).

« Cette humiliation grossiéere
ne I'atteint pas
dans son humilité » (aumonerie)

Rudi Popp. Avant de vous inviter a la priére du soir de
Dietrich Bonhoeffer, je voudrais évoquer I'exposition
autour de nous, installée par l'artiste strasbourgeois
Makis Yalenios, qui I'appelle La trace du vide. Et je
voudrais inscrire une ceuvre dans le débat de ce soir et
dans notre thématique de la guerre juste : cette ceuvre
que vous avez au-dessus de I'ancien autel. Je vous
expliquerai tout de suite de quoi il s'agit et, pour le faire,
je voudrais lire dans I'évangile selon Matthieu (27,27-31)
quelques versets dans le récit de la Passion du Christ :

« Les soldats du gouverneur amenant Jésus dans le
prétoire, rassemblérent autour de lui toute la cohorte. lls
le dévétirent et lui mirent un manteau écarlate. Avec des
épines, ils tressérent une couronne qu'ils lui mirent sur la
téte ainsi qu'un roseau dans la main droite. S'agenouil-
lant devant lui, ils se moquérent de lui en disant : “Salut,
roi des Juifs I”. lls cracherent sur lui et prenant le roseau,
ils le frappaient a la téte. Apres s'étre moqués de lui, ils
lui enleverent le manteau et lui remirent ses vétements
puis ils 'emmenérent pour le crucifier ».

71

Makis Yalenios a appelé ce travail Un grand projet rouge
cherche en désespoir de cause modiste hors pair. Ce
titre qui exprime davantage un vide, je I'ai réinterprété

a partir de cet extrait de I'évangile de Matthieu. Car

ce vétement est comme tout vétement : au-dela d’'une
nécessité pour la personne, une manifestation de l'iden-
tité. C’est la condition minimale de dignité. Nous I'avons
évoqué déja avec une autre lecture ce matin : le corps a
la nudité voilée désigne le sujet, I'étre humain transcen-
dant la nature animale, non plus objet de convoitise ou
simple objet possédé. La Bible confirme que le vétement
est comme une interférence dans le regard d'autrui,

un moyen de communication, disant quelque chose de
celui, de celle qui le porte avant méme qu'il ou elle ne
s’exprime : un vétement a toujours une importance dans
la relation, a soi-méme, et a autrui. Sa beauté est un
agrément pour le prochain comme pour celui ou celle qui
le portent et c'est cruellement dans cet esprit que ces
soldats accueillent Jésus.

lls conduisent Jésus a l'intérieur du prétoire dans une
cour intérieure du palais de Hérode et ils se lachent sur
lui. S’ensuit cette scéne de moqueries, de mauvais trai-
tements. Les soldats déshabillent Jésus pour I'affubler
d’imitations des trois insignes d’'une sorte de sous-roi
oriental : une cape écarlate au lieu du manteau royal
pourpre, une couronne de buissons d’épines au lieu

de la couronne de laurier en or, un roseau au lieu d’'un
sceptre. Ce vétement que I'on octroie a Jésus est une
sorte de manteau (on imagine en forme de pelerine) qui
était généralement relativement court, constitué d'une
piece de tissu rectangulaire, circulaire aussi avec une
encolure qui se posait sur le dos, sur la poitrine par la
gauche et se fermait sur I'épaule droite par une fibule. |l
était porté dans toutes les couches du peuple, aussi bien
par les empereurs, par les généraux que par les pauvres
et les soldats. Le manteau pourpre dont parle au
contraire Marc est un véritable manteau royal. Sa cou-
leur pourpre profonde est obtenue dans des manufac-
tures d’Etat & partir de sécrétion de I'escargot pourpre.
Or la couleur écarlate selon Matthieu était obtenue en
revanche a partir du jus de ce que I'on appelle des baies
écarlates, des cochenilles de kermés qui se posent sur
les feuilles. Elle était beaucoup moins chére et considé-
rée comme une couleur de vétement extravagant, a la
mode aussi. Chez Matthieu, Jésus regoit donc un faux
manteau royal, une imitation bon marché et c'est devant
ce roi ainsi masqué que les soldats tombent a genoux.
Ils déversent sur lui leurs moqueries. La moquerie se
transforme en brutalité.

Or cette humiliation grossiére dont Jésus subit de plein
fouet la violence ne I'atteint pas dans son humilité. Ce
manteau écarlate, au lieu de lui imposer 'infame, expose
son identité de « prince de la Paix », « merveilleux
conseiller », « Dieu puissant » ... avec les mots d’Esaie
(9,6). Prions :

« Seigneur mon Dieu, je te remercie d’avoir mené ce jour
a sa fin et de permettre le repos du corps et de I'ame.
Aide-moi a volontiers pardonner a tous ceux qui m'ont fait
du tort. Fais-moi dormir paisiblement sous ta garde, et
préserve-moi des tentations des ténebres. Amen » (1).

FOI&VIE 2024/3-4 « Aujourd’hui, c’est le monde qui est menacé » Une guerre juste ? (soirée publique), pp.59-71



FOI&VIE 2024/3-4 De la guerre juste a I'éthique (synthése), pp.72-77

72

UNE GUERRE

JUSTE ? go

* Matthieu Richelle est
professeur d’exégése
de I'Ancien Testament
al'Université catholique
de Louvain. Voir son
pour une bibliographie
compléte.

Cette synthese et le
débat qui a suivi ont eu
lieu le dimanche 25 juin
2023 de 9h30 a 10h30
au Temple Neuf, avant
le culte a Saint-Pierre le
jeune avec prédication
d’André Birmelé. La
séquence peut étre
visionnée sur la chaine
YouTube des

| me revient le devoir un peu redoutable de
synthétiser nos discussions. « Bon courage pour
synthétiser tout cela ! ... » : voila une phrase qui est
revenue plusieurs fois hier, un voeu qu'on a formulé
pour moi trés gentiment.

Cette édition des Rendez-vous de la pensée pro-
testante a été 'occasion de revenir sur une ques-
tion déja abordée I'année derniere a Vaux sur Seine
lors d’une rencontre qui était intitulée « Tu ne tueras
pas ». Dans sa propre synthése des débats de la
cuvée 2022, Madeleine Wieger relevait un certain
consensus sur le fait que la guerre juste n'existe
pas. Le débat se joue d'ordinaire entre les partisans
du pacifisme et ceux de la notion de guerre juste,
entre d’un coté le refus de toute Iégitimité au conflit
armé et de 'autre un arbitrage, une sorte de casuis-
tique concernant les conditions selon lesquelles

le déclenchement, le déroulement et le réglement
d’'un conflit armé pourraient éventuellement étre
justes. Personne ne défendant la possibilité d’'une
guerre juste 'année derniére, il avait &té ensuite
largement question de la bonne attitude a avorr,

des contributions positives a apporter en tant que
chrétien individuel ou en tant qu'Eglise face & des
conflits qui sont tenus d’emblée pour illégitimes
mais faisant partie de la réalité de notre monde.

Le souhait des organisateurs des Rendez-vous
cette année était de revenir de maniére plus
approfondie sur ce sujet, sur fond d’une actua-

lité bien évidemment marquée par l'invasion de
I'Ukraine. Il me semble que les débats de cette
année ont effectivement été I'occasion de donner
de I'épaisseur a la discussion, a la fois en explorant
plus avant la complexité des situations et en faisant
ressortir de fagon parfois assez nette des écarts
entre les positions défendues, par-dela les larges
accords sur certains points précis. Cette complexi-
fication du débat a été permise notamment par le
choix qui a été fait (et qui a été fructueux) d'élargir
la discussion en partant de I'Ukraine pour englober
d’autres conflits armés, en particulier dans la région
des Grands Lacs en Afrique. Le fait d'inviter un

général de 'armée frangaise, Jean-Fred Berger, a
aussi donné 'occasion d’écouter le point de vue
d’'un chrétien convaincu, et convaincu aussi que la
guerre doit parfois étre menée.

Les discussions n'ont pas fait 'impasse sur la no-
tion de guerre juste (qui est apres tout le titre, avec
un point d'interrogation). Les apories de ce concept
nous ont été trés bien rappelées, a la fois par Rémy
Paquet et par le bindbme d’Aix (Murielle Minassian
et Yannick Imbert) : elles tiennent essentiellement
au caractére inopérant des criteres usuels d'une
guerre juste, en particulier parce que les deux par-
ties d'un conflit se considerent toujours dans leur
bon droit, ce qui rend le concept peu applicable ici.
Jean-Fred Berger a ajouté que I'ére nucléaire avait
créé la possibilité d'un type précis de guerre qui,
sous aucune condition, ne pourrait étre juste.

Il n'existe pourtant pas d’unanimité parmi nous sur
le sujet puisque Liston Govou (qui vient de Col-
longes) a exploré ce que les valeurs pauliniennes
pourraient donner si on les appliquait a I'idée d’une
guerre juste. Tout obsoléte que nous la jugions pour
la plupart d’entre nous (mais peut-étre pas tous), la
notion de guerre juste fait preuve d'une résilience
étonnante et demeure omniprésente comme par
rémanence dans les débats. Cette notion s’est
rappelée & nous lorsqu’un dirigeant d'Eglise (le
patriarche Kirill) a défendu l'invasion de I'Ukraine
en instrumentalisant la religion dans une alliance
malsaine avec une idéologie politique. De méme
qu'un certain nombre d’années avant, la seconde
Guerre d’lrak avait été défendue théologiquement
par des pasteurs américains (évangéliques entre
autres).

De fagon générale, chacun prétend déclencher

la guerre pour une bonne raison, pour une raison
juste aussi absurde fit-elle, comme chasser les
nazis d’'Ukraine. Cette volonté de se justifier peut
étre prise soit comme une sorte ’hommage rendu
par le vice a la vertu, soit de fagon plus réaliste
comme un cynisme absolu : la volonté de garder
des apparences tout en sachant trés bien qu’on
tient un discours inacceptable et qu’on peut se per-
mettre de le faire publiquement. J'ai toutefois été
frappé par le fait qu'en dépit du théme donné aux
discussions de cette année (Une guerre juste ?),
celles-ci se sont souvent élargies a une réflexion
sur la guerre tout court, voire sur la violence consi-
dérée de fagon plus générale. Les discussions,
les témoignages issus en particulier de conflits en
Afrique (que ce soit grace a Jeanine Mukaminega
ou a Esdras Muhindo Kasuma) ont fait ressortir
I'horreur, l'iniquité profonde, le caractére révulsant
de la guerre, mais aussi la variété des intéréts qui
gravitent autour de ces conflits, qui les prolongent,


https://matthieurichelle.com
https://www.youtube.com/watch?v=U3R1s7eo_9A&t=157s
https://www.youtube.com/watch?v=U3R1s7eo_9A&t=157s
https://www.youtube.com/watch?v=U3R1s7eo_9A&t=157s

les intensifient, voire les déclenchent : que ce soit
des motifs de nature économique (on pense notam-
ment a la recherche de métaux précieux), idéolo-
gique ou religieuse. L'importance de la robustesse
des institutions pour garantir la paix a également
été soulignée par Olivier Abel.

Ce passage d'une discussion sur la guerre juste a
une discussion sur la guerre tout court dans nos
débats se comprend trés bien dés lors que la notion
de guerre juste est abandonnée ou souvent consi-
dérée comme périmée. Nous nous retrouvons dés
lors face a un phénoméne qui traverse toute I'his-
toire humaine, qui nous plonge dans une certaine
sidération : la guerre et toute la violence qu'elle
porte. Mais tout en laissant de c6té ce qualificatif
juste, la question de la justice et de la [égitimité
nous reviennent comme un boomerang : en effet,
la question n'est certes plus celle de déterminer a
quelles conditions la guerre pourrait étre juste, elle
est devenue celle de savoir si nous pouvons agir
de maniére juste dans le cadre de la guerre ou tout
au moins en lien avec elle si elle ne nous touche
pas directement. Nous sommes donc passés de
I'éventualité d’'une participation a une guerre juste
a la possibilité d'une participation juste a la guerre,
tenue pour une réalité foncierement mauvaise mais
qui s'impose a nous.

En d’autres termes, qualifier une guerre de juste
conférerait une sorte de Iégitimité globale au dérou-
lement d’un conflit, moyennant un certain nombre
de conditions, en tout cas de la part du camp qui
se considérerait dans son bon droit. Cesser de
donner ce statut de juste a la guerre et (mieux)

(1) Lors de l'allocution
de bienvenue en

tant que doyen de la
Faculté de théologie
protestante de I'Uni-
versité de Strasbourg
le vendredi soir 23 juin

« Etre prophéte
des deux cétés »
(débat)

73

tenir pour inique toute guerre a pour conséquence
d'élargir le débat en exposant chacun des actes
qui sont posés dans le cas de cette guerre ou en
lien avec cette guerre a une évaluation éthique.
Autrement dit, I'évaluation éthique qui portait sur

la guerre dans son ensemble se distribue mainte-
nant sur 'ensemble des actes qui sont posés en
rapport avec cette guerre (inutile de dire que cela
complexifie le débat). Et la plus grande partie de
ces actes ne sont donc plus alignés avec les motifs
qui défendaient, qui déclenchaient, qui soutenaient
la guerre. On peut étre en désaccord complet

avec une guerre, la subir, constater que d’autres

la subissent et essayer de les aider, étre amené

a poser un certain nombre d’actes dont on ques-
tionne la justice. En un mot, renoncer a la notion
de guerre juste, c’est ouvrir la porte & une réflexion
sur la justice d’'une multiplicité de comportements
possibles en lien avec un tel conflit armé. Renoncer
au confort théologique et a l'illusion d’une guerre
juste ouvre grand la porte a I'éthique et je crois que
c'est ce qui s'est joué hier dans nos discussions.

Le général Berger a insisté sur le caractére néces-
saire de I'éthique du soldat, et notamment sur le
Code d’honneur que portent les soldats francais,
européens. Si les discussions de la journée d’hier
sont parties dans différentes directions, c'est juste-
ment parce qu’elles ont été largement consacrées
a discuter de cette zone grise ou les réponses
évidentes n'existent pas : le domaine de I'éthique
et plus particuliérement le domaine de I'éthique de
situation qui (cela nous a été rappelé plusieurs fois)
se révéle dans ces conditions plus pertinente que
I'éthique de conviction. Zone grise ou le moindre

entendu ? Voir qu'il puise dans les Ecritures, ce psaume,
cette priére, une force pour continuer, est trés mobilisant.
Et je voulais aussi nous encourager a cette priere.

Christophe Singer. C'est une réflexion qui m'est venue
au début de ta synthése : une guerre juste, cela résonne

Valérie Duval-Poujol. De bibliste a bibliste, merci Mat-
thieu : c'est un exercice trés difficile. Il y a un autre mot
que j'ai retenu de ce qu’on a entendu (tu ne pouvais pas
tout mentionner) : c’est I'importance de la priére On est
la dans un Rendez-vous de la pensée protestante et on
a toujours voulu aussi, comme I'a dit Thierry Legrand le
premier jour (1), allier la raison et I'oraison.

2025 au Stift.

« Une ‘guerre
juste’, (...) c’est
donc finalement
une expression

Pour témoigner dans le sens de ce que Christian Krieger
a partagé hier : on a donc rencontré il y a 15 jours Denis
Mukwege, le prix Nobel de la paix qu’on a beaucoup
mentionné. Il nous a dit que tous les matins, il lisait le

ui dit " .
q psaume 121 (donc une priere) : « Je leve les yeux vers
quelque chose L )
de | les montagnes d’ou me viendra le secours. Le secours
LG o me vient de Dieu qui fait la terre et les cieux ». De sa
‘_’0”" adiction ~ part, c'était un cri qui fait écho & ce que Jeanine, Esdras
interne de la vie et beaucoup d’autres ont partagé : d'ols nous viendra le
humaine. » secours face a ces souffrances, face a tout ce qu'on a

comme un oxymore (on I'a bien dit, ¢a n’existe pas) et
en méme temps comme une tautologie si on écoute

les gens qui sont dans la guerre (puisque personne ne
prétend se lancer dans une guerre injuste). C'est donc
finalement une expression qui dit quelque chose de la
contradiction interne de la vie humaine, de I'existence.
On pourrait élargir ¢a a d’autres domaines, cela pourrait
faire parabole ...

Jeanine Mukaminega. Merci pour cette synthese treés
juste par rapport a ce que nous avons vécu. Je voulais
ajouter qu'a la diversité biblique, on peut ajouter la pro-
gression. Les questions sont traitées selon les épogues.
Le texte des commandements dont j'ai parlé hier (Exode
20,5-6) vient des traditions anciennes pré-israélites

et est ici transféré dans le domaine théologique alors
que c'était plutét politique. Ce sera ré-interrogé par les
prophétes, et ¢a continue ... Il n’y a donc pas seulement

FOI&VIE 2024/3-4 De la guerre juste a I'éthique (synthese), pp.72-77



FOI&VIE 2024/3-4 De la guerre juste a I'éthique (synthese), pp.72-77

74

diversité des voix, mais aussi progression des question-
nements de ce qui a été vu, accepté comme vérité. A un
moment donné, ¢a ne I'est plus et alors on interroge, on
avance ... La Bible est donc beaucoup plus complexe

mal se substitue souvent au bien, ou le mystére de
la « préférence pour le mal » des étres humains
(pour reprendre I'expression d'Olivier Abel) joue a
plein. Nous plongeons dans des situations impos-
sibles et dans des dilemmes éthiques.

Mais c'est aussi par le biais de I'éthique que les
réflexions séculaires sur la guerre juste sont reve-
nues, comme par la porte de derriere ! Le bindbme
d’Aix a en effet suggéré de fagon trés intéressante
que les considérations usuelles sur la guerre juste
conservaient une pertinence en tant que cadre de
réflexion pour évaluer de maniére éthique voire
morale le déroulement de la guerre, les actes posés
dans le cadre d'un tel conflit, pour continuer a dire
I'anormalité des atrocités, pour nous rappeler la
nécessité d'évaluer ces actes et méme pour rendre
la guerre moins injuste, a défaut de permettre de

la qualifier de juste (ce a quoi beaucoup ont
renoncé).

La question de la [égitimité est aussi revenue par
la porte de derriére quand il a été question du fait
que I'Etat (selon une conception largement répan-
due) posséde le monopole de la violence légitime.
Comme I'a dit Samuel Amédro lors de la discussion
pléniére hier, il est crucial pour le citoyen soucieux
d’éthique, pour le protestant désireux d’agir de
maniére juste de savoir non seulement si I'Etat use
de moyens légitimes pour mener une guerre jugée
légitime, mais aussi quels moyens Iégitimes sont

a la portée de ce citoyen pour conduire un combat
contre l'injustice et la violence. Encore une fois,
nous nous retrouvons face a des situations particu-
lierement complexes ...

éléments de solution.

que ce que j’ai pu en dire en quelques mots.

Bernard Coyault. Merci beaucoup, Matthieu, pour la
synthése. Deux éléments m'ont frappé hier.

Deuxiéme élément, Liston Govou a évoqué le fait que
les chrétiens doivent étre (sont supposés étre) des
agents de transformation dans les conflits. Un exemple
historique intéressant est celui de Frangois d’Assise

De fagon générale, comme il se doit dans un
débat d’une certaine intensité ou interviennent des
protestants, les Ecritures ont été fréquemment
invoquées. Mais pas toujours de la méme maniére
et, bien évidemment, cela refléte les différentes
herméneutiques a I'ceuvre dans différents pans du
protestantisme frangais. Durant la soirée publique,
Jeanine Mukaminega est revenue sur la question
de la violence qui traverse un grand nombre de
textes de I'Ancien Testament et n’est pas absente
du Nouveau Testament. Elle nous a expliqué que
les passages qui sont les plus réputés pour leur
évocation de la violence (les grands classiques) ne
sont pas ceux qui la heurtent le plus. Elle nous a
parlé de textes dont des lectures terribles ont été
faites pour diminuer autrui (en particulier dans le
cas de la colonisation) ou pour nourrir une étrange
valorisation de la virginité sous-jacente a bien des
viols de guerre. Dans le méme temps, elle nous

a dit sa conviction que la littérature de crise que
représente la Bible doit étre écoutée plutdt que
critiquée afin de nous aider a penser nos propres
attitudes dans des situations de crise.

Rémy Paquet, lui, a dessiné une piste assez
différente pour penser a partir de la Bible : faire des
lectures qui suggérent des subversions de rapports
de domination prégnants dans les sociétés hu-
maines. Ce qu'il a esquissé a partir de la parabole
des talents pourrait sans doute étre reproduit en
discutant de nombreux autres textes, que ce soit en
y décelant des critiques souvent implicites de la vio-
lence et de la guerre par les narrateurs bibliques,
ou bien en lisant contre le grain du texte, en se
faisant lecteur résistant face au texte. On a donc la

prophétiques et doivent 'étre un peu plus qu'elles ne le  (2) Le 19 octobre
sont. Ensuite la place des femmes qui, dans les conflits, 2022. Résumé et
sont a la fois les premiéres victimes et peuvent étre des  discours sur le site de

la FUTP.

(3) Lire le récit par
Bonaventure au cha-
pitre 9 de sa Legenda
major (Pierre Guichard
et Denis Menjot (éd.),
Pays d’lslam et monde

Premier élément, les réactions dans I'aprés-midi de
plusieurs de nos étudiants qui vivent des situations
conflictuelles dans leurs pays et qui commentaient une
espéce de décalage dans leur perception par rapport
aux réflexions qui étaient données. Si c'était arrivé dés
le matin, on aurait pu le travailler dans nos réflexions en
pléniere mais c’est venu un peu tardivement et on n’a
pas pu. Tu en as fait Iégérement état, mais il me semble
quil y a la un matériau. Denis Mukwege est venu a
Bruxelles il n'y a pas trés longtemps (2) et on lui a remis
le titre de docteur honoris causa, le premier qu'il recevait
dans une faculté de théologie. Il a alors interpellé les
théologiens en leur disant qu'ils avaient deux missions.
D’abord penser une théologie qui interpelle aussi les
autorités, qui prend position car les Eglises peuvent étre

qui arrive & Damiette en Egypte pendant la 5¢ croisade
en 1219 pour s'interposer et interpeller les deux camps
(3). 'y avait 'argument du malicide : on se croisait pour
combattre le mal et cela autorisait donc & tuer les gens.
Frangois disait lui que si les Sarrasins étaient ses enne-
mis (ce dont il doutait), il fallait aimer ses ennemis ...

Il préche d’abord aux Croisés en leur disant qu'ils font
n’importe quoi et se perdent dans la débauche (le temps
de guerre étant propice aux déreglements). Et puis il va
sur la ligne de front et passe du coté des Sarrasins qui le
tabassent car ils ne comprennent pas pourquoi un croisé
arrive la au milieu ! ... Finalement, il rencontre le Sultan
et discute avec lui. Il y a plusieurs récits trés différents
de I'événement mais c’est I'aspect de 'interposition qui
m'intéresse car il veut dire qu'on est prophéte des deux

latin, chapitre 61,
pp.219-223, Presses
universitaires de Lyon,
2000). Lire aussi

John Tolan, Francois
et lislam, Foi&Vie
2016/2, pp.54-68.

« Francois disait
lui que si les
Sarrasins étaient
ses ennemis (ce
dont il doutait),

il fallait aimer
ses ennemis ... »


https://futp.be/honoris-causa-2022/
https://books.openedition.org/pul/21144
https://www.foi-et-vie.fr/archive/article.php?code=3986
https://www.foi-et-vie.fr/archive/article.php?code=3986

une multiplicité d’attitudes possibles donnant lieu a

des lectures qui dépendent d’herméneutiques diffé-
rentes mais au service d’'une méme préoccupation :
penser la guerre, la violence a partir de la Bible.

Plus largement, et spécialement pour les textes de
I'’Ancien Testament (c’est un bibliste qui parle, et je
signale ici un point de vue largement répandu), la
pluralité des voix qui s’expriment reflete une variété
d’opinions sur la guerre et la violence de la part des
différents rédacteurs, qui parfois se contredisent ou
prennent le contrepied les uns des autres. lly ala
une piste qui mériterait d’étre davantage explorée
pour penser la complexité des situations. Il est
réconfortant de voir que les rédacteurs eux-mémes
s'écharpaient, discutaient entre eux, étaient en
désaccord. Il'y a la un goQt du débat qu'on retrouve
abondamment dans le Talmud, et qui est particulié-
rement valorisé dans le judaisme. Mais aussi dans
le protestantisme, alors méme que cette pluralité y
est souvent vécue comme un handicap. Il est donc
rassurant d’en voir une sorte de trace, d’antécédent
dans les débats et les textes bibliques.

Il faut aussi noter que les narrateurs bibliques sont
souvent critiqués parce qu'ils rapportent des faits
sans évaluer, ils mentionnent bien des horreurs
(des viols, des combats, des guerres ...) sans don-
ner leur point de vue, sans morale fagon La Fon-
taine a la fin du récit. lls sont alors tenus pour des
gens qui approuvent la violence qu'ils évoquent. Je
me permets de suggérer que la situation se révele
un peu plus complexe quand on fait I'analyse nar-
rative des textes. C’est aussi plus complexe parce
qu’il'y a des narrateurs qui prennent le contrepied

75

des autres en apportant leur contribution au texte,
en rajoutant des versets. Tout cela consonne avec
des situations qui ne sont ni toutes blanches ni
toutes noires. Il est rassurant a mes yeux que les
narrateurs ne prennent pas toujours position et
livrent a notre réflexion, a notre méditation des
situations qui engagent des motivations difficiles

a déméler chez les personnages — des situations
qui nous enseignent a réserver les jugements au
Seigneur ...

Pour finir, un autre type de divergence est apparu
dans la discussion trés intéressante qu'il y a eu
entre Liston Govou et Rémy Paquet. Tandis que le
premier déduit de sa lecture de Paul une opposition
entre le monde présent (profondément marqué

par le mal et d’une certaine maniere disqualifié)

et le monde eschatologique espéré par bien des
chrétiens, le second refuse toute disqualification du
monde présent, tout en condamnant évidemment le
mal qui s’y exerce. Il préfére penser le rapport

de Dieu au monde au moyen de la théologie du
process. Il y a la des lectures, des théologies
complétement différentes qui conduisent a une
exploitation (dans le sens noble du terme) des
Ecritures pour penser ces questions de violence et
de guerre.

Cela nous méne a la fameuse question de la cor-
rélation entre nos conceptions et représentations
de Dieu d’une part, et notre rapport au monde de
I'autre. Mais c’est une question qui sera explorée
I'année prochaine ... Rendez-vous donc en 2024
pour évoquer différentes dimensions de notre rap-
port au monde et de notre rapport a Dieu. (Applau-
dissements)

cotés. Francois a d’abord interpellé son camp, celui de
ceux qui disent qu'ils font une guerre juste. Puis il est
allé rencontrer et comprendre le camp de 'autre coté.
Cet exemple m’a trotté dans la téte depuis que Liston a
évoqué cette dimension-la et ce coté force d'interposi-
tion, prophétique peut-étre. Mais je ne sais pas si c'est
utile dans la conversation !

« Il ne s’agit

pas simplement
d’étre neutre.
Parce que quand
on est neutre,

on choisit quand
méme un camp.
Il s’agit de

se demander ce
qu’on fait en tant
que croyant. »

David Bouillon. Je suis d'origine belge, un pays qui était
neutre et qui s’est fait envahir deux fois par les armées
allemandes. Deux fois la bibliotheque de I'Université de
Louvain a été bombardée et brilée (je plains le biblio-
thécaire qui, en 1939, était tout content d’avoir refait ses
collections et qui les a vues a nouveau brdler). Main-
tenant, je suis en Suisse qui est aussi un pays neutre
mais qui fabrique beaucoup d’armes et les vend avec
I'idée que personne ne va les utiliser (il y a tout un débat
récent pour savoir si les armes vendues a 'Espagne ou
a d'autres pays pourraient étre transférées a 'Ukraine).

Rebondissant sur ce qui vient d’étre dit, je trouve que
dans la justification de la guerre ou dans la guerre juste,
on s'abandonne a des logiques complétement fatales.
Le réle de la Bible, de la théologie ou de la dimension

prophétique est de se demander ce qu’on fait de ces
logiques apparentes mais en fait perverses. Il y a tout
un débat sur la décroissance (et il y a eu un débat sur
la désescalade nucléaire) mais c'est du toilettage a la
marge parce qu’en gros, on fonctionne toujours dans
cette logique selon laquelle il est bon de fabriquer des
armes puisque cela crée de I'emploi, engendre de la
croissance et des revenus.

Peut-étre faudrait-il plus creuser aussi qu'il ne s’agit

pas simplement d'étre neutre. Parce que quand on est
neutre, on choisit quand méme un camp. Il s’agit de se
demander ce qu’on fait en tant que croyant. Je sais que
beaucoup d’Eglises donnent par exemple (quand elles
ont de I'argent) consigne a leurs banques de ne pas faire
des investissements dans des secteurs illégitimes. Mais
je pense qu’on ne va pas assez loin et qu’on laisse se
construire cette logique de la surenchére militaire qui
vise a avoir des armements toujours plus sophistiqués
(parce que si ce n'est pas moi qui les fais, c'est l'autre
qui les fait ou les fera). On s'abandonne a quelque
chose qui est pour moi pervers, qui essaie de se justifier
mais qui est pervers. Le sursaut de la foi, c’est de dire a
un moment donné (comme Jésus qui dit : « Vous avez

FOI&VIE 2024/3-4 De la guerre juste a I'éthique (synthese), pp.72-77



FOI&VIE 2024/3-4 De la guerre juste a I'éthique (synthése), pp.72-77

76

entendu que ... mais moi je vous dis ... ») : Je refuse de
continuer @ m’'abandonner a cette logique, je n’entre pas
dans cette logique au nom de ma foi ...

Ce ne sont pas seulement les armes. Il y a
des armes qui peuvent étre produites et ne pas étre uti-
lisées. Ginther Anders (premier mari de Hannah Arendt
(4)) dit que tout ce que nous produisons sera détruit.
Ces chaises seront détruites, tous les objets, les voitures
seront détruites, les avions seront détruits ... Tout est
fait pour étre détruit. Quand nous pensons guerre, il
faut penser aussi la destruction de tous les objets que
nous produisons. La pensée un peu terrifiée de Giinther
Anders est de dire qu'une société d’hyper-production
est aussi une société d’hyper-destruction (juste pour
généraliser la réflexion de David en disant que ce n’est
pas seulement les armes mais aussi tous les objets).

Et nous allons vers une grande catastrophe parce que
tout cela se produit d’abord au détriment de la biodiver-
sité. Il faut qu'on se rende compte que les premieres
victimes de la catastrophe sont tous les étres vivants
de cette planéte et méme pas nous les humains dont
peut-étre un certain nombre pourront s’en sortir. Il faut
absolument que nous pensions aussi a cela théologi-
quement : notre société d’hyper-production d'objets est
extrémement néfaste et dangereuse. Et la guerre est
1, qui est la guerre au monde. Je voulais le dire en ce
sens-la.

Jiinterviens ici comme comme pasteur
retraité. Je voudrais vous féliciter les uns et les autres
et en particulier les organisateurs de cette réflexion (pas
seulement celle-ci, mais celle qui s'inscrit dans la durée,
annuellement) parce que vous réussissez a relever un
vrai défi : permettre que resurgisse le débat au cceur du
protestantisme frangais. Le protestantisme est pluriel
par définition et c’est notre chance ! Et je voudrais donc
vous encourager a ne pas trop vite fermer les options
alternatives. Les remarques que je voudrais faire ici sont
de cet ordre.

Merci a Matthieu Richelle pour la remarquable synthese,
méme si on peut avoir une appréciation différente sur tel
ou tel point. J'ai craint hier (a travers un certain nombre
d’interventions) que vous ne laissiez tomber le point
d’interrogation de votre thématique. On passe trop vite
d’'une guerre juste qui nous interroge a une guerre juste
qu’on affirme comme juste et 1égitime. Pour moi, vieux
fils de Wilfred Monod, Henri Roser et René Cruse (5),
c'est une interrogation. On a tout a I'heure évoqué les
Croisades qui sont par définition et furent considérées
comme des guerres justes, méme si elles sont scanda-
leuses. Je voudrais vous inviter & lire la Chanson de la
Croisade albigeoise (6) parce que la premiére partie a
été écrite par un partisan des croisés et la seconde par
un de leurs opposants. Mais c'est dans la continuité du
texte. Il'y a donc deux maniéres d'écrire I'histoire.

Je ne crois pas du tout (contrairement a ce qui a pu étre
dit hier soir) au changement de paradigme. La voie du
pacifisme est une interpellation de nos Eglises et on

I'entend aujourd’hui trop peu. Mais elle existe et je vous
inviterai a y faire droit. C'est une interpellation fonda-
mentale qui porte sur I'éthique des ventes d’armes par
exemple. Ce sont des enjeux essentiels a l'arriére-plan
économique des guerres que I'on veut mener et que I'on
justifie.

En ce qui concerne la guerre en Ukraine, vous oubliez la
dimension migratoire, les déplacements de populations.
Hier soir, j'ai pensé que le général Berger était le seul a
avoir un rapport au réel : il nous racontait la guerre, sa
guerre, c'est a dire notre guerre. Parce que c'est ici que
nous accueillons les migrants avec un statut spécifique
d’intégration, contrairement aux autres. On n’a pas parlé
de I'Arménie durant tout le week-end, et ces Ukrainiens
qui disposent d’un statut privilégié d'intégration dans

la société frangaise voient les réfugiés arméniens, les
autres réfugiés comme des concurrents dans la société
francaise.

Dernier point : ’ai été naturellement intéressé comme
vous I'étes par la résurgence de quelque chose qui est
de l'ordre d’un dialogue Nord-Sud dans les contributions
qui ont été faites. Je me suis interrogé pour savoir si
nous parlions de la méme chose. Je pense (mais peut-
étre avons-nous dans notre génération été davantage
formés a cela) que les interpellations adressées a la
société occidentale qui est la nétre par les différents
intervenants sur la guerre des Grands Lacs et sur
d’autres situations en Afrique ou ailleurs doivent étre
effectivement et trés sérieusement regues par nous.
Elles mettent en cause notre modéle occidental et j'ai
eu le sentiment que nous ne voulions pas entendre
cette mise en cause d’'un modele qui continue a se vivre
légitime, hégémonique et porteur des seules valeurs
d’humanité de ce monde. Il faut faire place aux interpel-
lations des étudiants qui sont ici et qui ont de la valeur,
ne serait-ce que par la souffrance dont ils sont porteurs.
(Applaudissements)

Pour rebondir d'une maniére
partielle sur cette intervention, j’aurais voulu partager
hier une réflexion sur ce qui se joue au niveau des
tribunaux internationaux (la question de la justice apres
les guerres, mais qui peut parfois se construire pendant
les conflits). Ce n'est pas quelque chose de spécifique-
ment chrétien mais cela nous interpelle sur I'appel que
nous recevons a pratiquer la justice et ce sont des lieux
ol nous pouvons étre plus particuliérement attentifs a
notre possible engagement éthique. Le contexte est trés
important : il faut prendre en compte les situations des
uns et des autres, et 'émotion entre aussi en jeu.

Quand on regarde les mécanismes entre tribunaux
internationaux et organisations internationales, se pose
la question de la Iégitimité de I'intervention et méme de
I'évaluation, vraies questions juridique et politique. Car

il faut penser la difficulté qu'il y a a allier capacité ou
non d'intervention et élaboration d'une pensée de ce
qui est juste ou non. On attend en effet de la commu-
nauté internationale qu’elle agisse mais on ne veut en
méme temps ni impérialisme, ni intrusion. On préférerait

(4) Glnther Anders
(1902-1992), éleve de
Husserl et Heidegger,
il développe une cri-
tique aiglie de la tech-
nique avec L'obso-
lescence de 'homme
(Die Antiquierheit des
Menschen 1 et 2,
1956 et 1980), traduit
par Christophe David
(tome 1, L'Encyclo-
pédie des nuisances/
Ivrea, 2002; tome 2,
Fario, 2011).

(5) Wilfred Monod
(1867-1943), pasteur
et fondateur de la
Fraternité spirituelle
des Veilleurs (Lire
Laurent Gagnebin,

, Foi&Vie
2023/1-2, pp.29-31).
Henri Roser (1899-
1981), objecteur
de conscience,
évangéliste et militant
pacifiste au sein du
Mouvement internatio-
nal de la réconciliation
(MIR). René Cruse
(1922-2017), un temps
pasteur et lui aussi
militant pacifiste et
figure du MIR.

(6) Ce récit versifié en
occitan a été d'abord
écrit par Guilhem de
Tudela, clerc navarrais
installé a Montauban
et partisan modéré de
la Croisade menée par
Simon de Montfort, qui
conte les événements
jusqu'en 1213. Puis
continué par un
catholique anonyme
trés opposé aux
Croisés qui conte ces
événements jusqu’en
1219. Voir sur Gallica
le

ainsi que I'édition Paul
Meyer en 1875-1879

( et ).


https://www.foi-et-vie.fr/archive/article.php?code=4970
https://www.foi-et-vie.fr/archive/article.php?code=4970
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b60006868/f9.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k103147b.texteImage
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k103148q.image

"7

(7) Le Tribunal pénal
international pour le
Rwanda a été établi
par 'ONU a Arusha

que les lieux, les territoires (ce ne sont pas toujours
des nations, des pays) se saisissent eux-mémes de la
justice. Ce paradoxe entre les dynamiques propres des
tribunaux internationaux et de la justice interne peut-il
étre dépassé ?

-

(Tanzanie) fin 1994 & D = : L T o)
pour juger les crimes e T : : = |
contre 'humanité :t':(:‘::‘:3::’:%‘39:%;‘3‘2‘3%’31‘3‘3‘@@5@3 L ,
. . : . - Par exemple, un mandat d'arrét a éte lance contre

Y = Poutine et je me suis naivement demandée comment ils
allaient faire pour I'arréter. Mais ce n’est pas de cela qu'il
s'agit, plut6t de savoir si une parole de justice doit étre
portée avant toute mise en ceuvre. Une fois que la parole
a été donnée pour dire ce qui est juste ou non, c'est
aux pays et aux citoyens d’arriver ensuite a pratiquer
leur justice avec les institutions qu'ils peuvent mettre en
place. Cette dynamique est intéressante parce que d’'un
coté elle donne sens au fait qu’on est tous touchés par
ce qui se passe dans des pays proches ou lointains, de
l'autre coté elle incite chaque citoyen a la reconstruction
des institutions de son territoire par son engagement
dans la justice.

commis au Rwanda
ou par des Rwandais
cette année-la. Il a
cesseé ses travaux a la
fin 2015.
(8) Les tribunaux
Gacaca (prononcer
Gatchatcha) ont été
établis par le régime
du président Paul
Kagamé & partir
de 2001 pour juger
village par village les
personnes accusées
d’avoir participé aux
massacres de 1994.
Jeanine Mukaminega. Pour illustrer la question de la
justice en ce qui concerne I'Afrique des Grands Lacs, je
peux donner trois exemples :
Francgois
devant le Sultan
(Giotto, basilique
Saint-Francois,
Assise, 1295).

II'y a les mandats d'arrét de la Cour pénale interna-
tionale a La Haye, mais on a l'impression que les
personnes jugées ne sont pas nécessairement les
coupables, ceux qui tirent les ficelles, ont enclenché et
continuent d’enclencher ces situations douloureuses.

II'y a ensuite les tribunaux créés pour des cas précis
comme le Tribunal international pour le Rwanda a Aru-

« Par exemple, sha (7). Mais on a l'impression qu'il a été installé pour

un mandat décapiter 'ancien pouvoir et éliminer toute autre force
d’arrét politique que celle qui venait d’étre installée. Ce que
AT cette nouvelle force politique a produit, tout le monde le

sait maintenant. Et pourtant, il y a pas de mandat d’arrét,

contre Poutine Co .
pas de justice a ce niveau-la.

et je me suis

”3'Veme’:'t Il'y a enfin ce qui se passe a lintérieur des pays, comme
demandée les tribunaux Gacaca (une fagon de régler les conflits au
comment ils niveau interne en s’appuyant sur des traditions et sur la
allaient faire pour sagesse des anciens (8)) ou le Musimbo dont j'ai appris

récemment I'existence par le docteur Mukwege qui a lui-
méme essayé de réactiver ces mécanismes de

justice locale. Le Gacaca fonctionnait au niveau des
villages mais il a été détourné et utilisé pour autre chose.
Le Musimbo fonctionne mieux parce que ¢a vient du
peuple, des personnes qui vivent ces situations de
conflit.

I'arréter. Mais ce
n’est pas de cela
qu’il s’agit, plutét
de savoir si une
parole de justice
doit étre portée
avant toute mise

en ceuvre. »

Mais dans tous les cas, les victimes de I'Afrique des
Grands lacs ont du mal a identifier le type de justice
pouvant régler la complexité de ce qui se passe dans la
région. C’est donc une question compliquée que Murielle
vient de souligner et qui aurait di effectivement étre
discutée un peu plus.

= == T L, o Matthieu Richelle. Merci pour toutes les réflexions qui
BTy T A B 1 Sy oy o === montrent quil y a du grain a moudre et que le débat peut
Pk L e e e e e se prolonger jusqu'a 'année prochaine !

FOI&VIE 2024/3-4 De la guerre juste a I'éthique (synthese), pp.72-77



FOI&VIE 2024/3-4 Paroles de chrétiens en Russie et en Ukraine, pp.78-85

Paroles de chrétiens

en Russie et Ukraine
e Rester fidele

des laics de 'Eglise

orthodoxe russe qui, tout n

en restant en Russie, C h t

refusent la guerre. Publié a u rl s

anonymement en ligne a ., y 4 .
I'occasion de la féte de I E I
Noél orthodoxe 2024- et a Va n g I e
2025 en Russie. Traduc-

tion en francais par Rudi . e e .
Popp (pasteur au Temple ~ Clercs et laics de I'Eglise orthodoxe russe

Neuf de Strasbourg) a

partir de [a traduction Cette profession de foi a été rédigée par
allemande de Joh,annes des hommes d’Eglise, clercs et laics, qui vivent
Oeldemann publiée . . .

le 30 janvier 2025 par pogr !a plupart en Ru‘ssm et q'u|’ se son‘t sentis »
le Nachrichtendienst obligés de renoncer a toute référence a leur qualité
Gstliche Kirchen (Service ~ d’auteur. Toute personne qui partage les théses
d'information sur les contenues dans ce document et qui est préte
Eglises orientales). Les a les transmettre a d’autres, que ce soit oralement
notes sont du traducteur  ou par écrit, en public ou en privé, peut

et de 'éditeur. se considérer comme participant a cet acte

de confession.

(1) Credo de Nicée-

Constantinople. Les phénoménes auxquels il est fait référence dans
Ce qui est frappant, ces théses se sont amplifiés depuis longtemps dans
Cc’est la légéreté notre Eglise. Puisque le silence des responsables
avec laquelle d’Eglise peut étre percu comme une approbation ou
non seulement une acceptation, nous n’avons pas le droit de nous
les politiciens taire.

et les journalistes,

Nous, clercs et laics, enfants de I'Eglise ortho-

mais au_SSI doxe russe -y compris ceux d’entre nous qui

les serviteurs sont actuellement dispersés dans différents pays
de I'Eglise, utilisent et appartiennent a d’autres juridictions - croyons

le nom de Dieu et confessons que nous sommes tous appelés,
dans leur indépendamment des circonstances terrestres et
rhétorique, des exigences des détenteurs de pouvoir terrestres,
attribuant a témoigner devant le monde de I'enseignement de

Jésus-Christ, et a toujours rejeter ce qui est incom-
patible avec I'Evangile. Aucun objectif ou valeur ter-
restre ne peut étre placé par les chrétiens au-dessus
ou a la place de la vérité révélée dans I'enseigne-
ment, la vie et la personne de Jésus-Christ.

et prescrivant

sans hésitation

au Créateur

de l'univers de quel
coté il doit se tenir
dans les conflits
terrestres et lequel
des dirigeants
terrestres

il doit soutenir.

1. A propos de Dieu

et a propos du commandement

« Tu ne prendras pas le nom de I'Eternel,
ton Dieu, en vain »

Ci-contre :

. Nous, chrétiens, croyons en Dieu, « le créateur du ciel
la cathédrale

de Ia Dormition etdela tgrre, d?. fout ce qu1 est visi'ble et in\{{siplg »
3 Odessa aprés (1), en Dieu, « l'ineffable, inconnaissable, l'invisible,
le bombardement  !incompréhensible, 'éternel, limmuable », « devant
russe du 23 juillet 2023  qui tremblent le ciel et la terre, la mer et tout ce qu'ils
(photo Ministére de  contiennent » (liturgie de saint Jean Chrysostome, ordre
IIntérieur ukrainien).  du sacrement du saint baptéme).



https://telegra.ph/Hranit-vernost-Hristu-i-Evangeliyu-01-10
https://noek.info/hintergrund/3646-christus-und-dem-evangelium-treu-bleiben
https://noek.info/hintergrund/3646-christus-und-dem-evangelium-treu-bleiben

Ce qui est frappant, c'est la Iégéreté avec laquelle non
seulement les politiciens et les journalistes, mais aussi
les serviteurs de I'Eglise, utilisent le nom de Dieu dans
leur rhétorique, attribuant et prescrivant sans hésitation
au Créateur de 'univers de quel c6té il doit se tenir dans
les conflits terrestres et lequel des dirigeants terrestres il
doit soutenir.

Cette utilisation du nom de Dieu a des fins politiques
n'est rien d’autre qu’une violation du commandement :
« Tu ne prononceras pas a tort le nom du SEIGNEUR,
ton Dieu » (Exode 20,7).

2. Sur le régne de Dieu

Sur I'inadmissibilité de la confusion

entre ce qui est « de Dieu » et « de I'empereur »,
ainsi que sur I'inadmissibilité

de la transformation de I'Eglise en un
instrument des détenteurs du pouvoir terrestre

Le ministere du Christ commence par I'annonce du
royaume de Dieu (Matthieu 4,17). Le message de ce
royaume est au cceur de sa prédication : « Cherchez
d’abord le royaume de Dieu et sa justice » (Matthieu
6,33). Le Christ enseigne que ce royaume est différent
de tous les états terrestres : « Mon royaume n’est pas de
ce monde » (Jean 18,36). Nous, chrétiens, sommes ses
citoyens : « Notre patrie est dans les cieux » (Philippiens
3,20). Nous prions Dieu : « Que ton régne vienne, que ta
volonté soit faite sur la terre comme au ciel » (Matthieu
6,10). Parce qu'il avait préché ce royaume, les dirigeants
terrestres et leurs serviteurs ont condamné le Christ

a mort en disant : « Quiconque se fait roi se rebelle
contre 'empereur. (...) Nous n’avons pas d’autre roi que
César » (Jean 19,12-15).

Nous savons que I'Etat et les institutions soutenant la loi
et l'ordre dans ce monde sont nécessaires et inévitables.
Ils créent les conditions pour une vie normale de la
société en réprimant 'agression humaine et la crimina-
lité. C'est pourquoi, a ceux qui lui posent la question,
I'apdtre Paul répond que Dieu a établi le pouvoir comme
une institution de justice et d’ordre qui retient ceux qui
font le mal :

« Il n’y a d'autorité que par Dieu et celles qui existent
sont établies par lui. (...) Veux-tu ne pas avoir a craindre
l'autorité ? Fais le bien et tu recevras ses éloges, car elle
est au service de Dieu pour t'inciter au bien » (Romains
13,1-4).

La valeur de ce pouvoir terrestre est pratique et éphé-
mére ; il n'est pas la pour établir le paradis sur terre,
mais pour empécher ceux qui font le mal de transformer
la terre en enfer.

Sans annuler importance pratique du pouvoir terrestre
et les devoirs du chrétien envers la société, le Christ
fait une distinction claire entre le pouvoir terrestre et le
royaume de Dieu, entre la relation du chrétien avec les
détenteurs du pouvoir terrestre et avec Dieu : « Rendez
a César ce qui est a César et a Dieu ce qui est a Dieu »
(Mathieu 22,21) ; « Tu adoreras le Seigneur ton Dieu et
tu le serviras lui seul » (Matthieu 4,10). C'est pourquoi
tout mélange de ce qui est « de Dieu » et de ce qui

est « de I'empereur », des pouvoirs et des taches des
détenteurs du pouvoir terrestre avec le pouvoir et la
domination de Dieu, est incompatible avec I'enseigne-
ment du Christ.

D’autant plus incompatible avec la fidélité au Christ est
un Etat dans lequel I'Eglise devient une division idéolo-
gique de 'appareil d'Etat, qui sert de « parenthése » (2)
pour répondre aux besoins politiques d’un régime donné.

79

C’est pourquoi
tout mélange

de ce qui est

« de Dieu »

et de ce qui est

« de 'empereur »,
des pouvoirs

et des taches

des détenteurs du
pouvoir terrestre
avec le pouvoir

et la domination
de Dieu, est
incompatible avec
I'enseignement
du Christ. D’autant
plus incompatible
avec la fidélité

au Christ

est un Etat

dans lequel
I’Eglise devient
une division
idéologique

de l'appareil d’Etat.

(2) Terme volontiers uti-
lisé par la nomenklatura
politique en Russie.

* Texte publié pour

la méme féte de

Noél 2024-2025 sur

le site du Patriarcat
de Moscou. Nous
sommes partis de
traduction francaise
mise a disposition

en la corrigeant a
I'aide de la version en
anglais pour rester au
plus pres de la version
€n russe.

(1) Texte liturgique
inséré entre des pas-
sages bibliques.

(2) Associée a la
Théophanie, féte
orthodoxe du baptéme
du Christ.

« Les forces du mal,

de la guerre et de la division
se sont dressées

contre I'Orthodoxie »

Patriarche Kirill de Moscou*

Message de Noél de Sa Sainteté Cyrille, Patriarche
de Moscou et de toute la Russie aux archipasteurs,
pasteurs, moines et moniales, et a tous les fidéles
enfants de Eglise orthodoxe russe

Bien-aimés archipasteurs, honorables prétres et diacres,
moines et moniales aimant Dieu, chers fréres et sceurs,

Elevant nos louanges au Dieu célébré dans la Trinité et par-
tageant avec vous la joie de cette féte, je m'adresse a vous,
enfants orthodoxes de notre Eglise qui vivez en Russie ou
dans d'autres pays relevant de la responsabilité pastorale
du Patriarcat de Moscou, et vous souhaite de tout coeur une
bonne féte de la Nativité du Christ, féte de I'amour incarné

du Créateur pour Sa création, féte de I'accomplissement de
la promesse de la venue du Fils de Dieu sur terre, féte de
I'espérance du salut et de la vie éternelle.

« Une grande et admirable merveille s’accomplit en ce jour :
la Vierge enfante et son sein ne subit aucune corruption : le
Verbe s'incarne et ne se sépare pas du Pére. Les anges et
les bergers rendent gloire, et avec eux, nous nous écrions :
Gloire a Dieu au plus haut des cieux et paix sur la terre »
(stichére (1) de la féte).

Par ces paroles, l'Eglise du Christ témoigne de I'événement
mystérieux qui eut lieu il y a plus de deux mille ans dans

la grotte de Bethléem et changea le cours de I'histoire
humaine. Avec stupeur et dévotion, nous nous agenouillons
devant le mystére du plan divin de salut, incompréhensible
pour I'esprit humain. Accueillant avec gratitude ce don sacri-
ficiel du Créateur et du Pourvoyeur, qui I'a ainsi voulu pour
nous, nous « confessons sa grace, proclamons sa miséri-
corde sans cacher Ses bienfaits » (priere de la bénédiction
des eaux (2)). Que devons-nous faire, nous, chrétiens du
21¢ siécle, pour participer a cette bénédiction inestimable de
Dieu et étre jugés dignes de Son Royaume, « préparé des
la fondation du monde » (Matthieu 25,34) ?

FOI&VIE 2024/3-4 Paroles de chrétiens en Russie et en Ukraine, pp.78-85


https://p2.patriarchia.ru/data/2025/01/06/1237871740/french.pdf
https://www.patriarchia.ru/en/article/112647
https://www.patriarchia.ru/article/112647

FOI&VIE 2024/3-4 Paroles de chrétiens en Russie et en Ukraine, pp.78-85

80

C’est pourquoi,
pour les disciples
du Christ, ’lhumain
est au-dessus

de toute nation,

de tout Etat

et de tout parti - et
cette affirmation
n’est pas

une « hérésie
globalisée du culte
de ’homme », mais
une conséquence
de I'enseignement
chrétien selon
lequel I’humain

est I'image de Dieu.
L'utilisation

de I'lhumain comme
un instrument,

un « rouage »,

un consommable
pour I'Etat

ou d’autres
institutions
terrestres

est incompatible
avec
I'enseignement

du Christ.

Tout ce que nous pouvons et devons faire en notre vie,
c'est répondre a Son amour par le nétre. Ce qui veut dire

3. Sur la dignité humaine

Sur la prétendue

« hérésie du culte de ’homme »

et 'inadmissibilité d’utiliser ’humain
comme un consommable

Dans I'Ecriture Sainte, nous lisons que 'homme a été
créé a limage de Dieu (Genése 1,26). Rien de sem-
blable n'est dit dans les Saintes Ecritures ni sur la nation,
ni sur 'Etat, ni sur un parti.

Nous lisons que Dieu n’a pas honte d’appeler les
hommes « enfants » et « fréres », auxquels il devient
semblable, pour les libérer de I'esclavage du péché

et de la mort (Hébreux 2,11-18). Dans le Credo, nous
confessons que Dieu s’est fait homme « pour nous,
les hommes, et pour notre salut ». Mais ni les Saintes
Ecritures ni le Credo ne nous disent que Dieu s'est fait
homme pour la grandeur ou le salut d'une nation, d’'un
Etat ou d’'un parti.

Selon la parole du Christ, non seulement les régles
mondaines et sociales, mais méme les régles et les
commandements religieux les plus importants ne
peuvent pas étre considérés comme une fin en soi, mais
sont |a pour 'amour de 'homme : « Le sabbat a été

fait pour lhomme, et non ’'homme pour le sabbat »
(Marc 2,27).

C’est pourquoi, pour les disciples du Christ, 'humain est
au-dessus de toute nation, de tout Etat et de tout parti —
et cette affirmation n'est pas une « hérésie globalisée du
culte de 'homme », mais une conséquence de I'ensei-
gnement chrétien selon lequel 'humain est 'image de
Dieu.

L'utilisation de 'humain comme un instrument, un

« rouage », un consommable pour I'Etat ou d’autres
institutions terrestres est incompatible avec I'enseigne-
ment du Christ.

C’est pourquoi le Seigneur, qui nous a créés, ne nous
sauve pas sans notre participation. Dans la conjugaison

4. Sur I'égalité des peuples devant Dieu
et 'inadmissibilité
de l'auto-glorification nationale

Dans le Nouveau Testament, nous lisons que, dans
’homme nouveau, contrairement a I'ancien, « il n’y

a plus Grec et Juif, circoncis et incirconcis, barbare,
Scythe, esclave, homme libre, mais Christ : il est tout et
en tous » (Colossiens 3,11). Dans le monde du Nouveau
Testament, il ne peut y avoir de nations qui plaisent ou
déplaisent a Dieu : « Dieu est impatrtial, et qu’en toute
nation, quiconque le craint et pratique la justice trouve
accueil aupres de lui » (Actes 10,34-35).

Toute humiliation de certains peuples et toute élévation
d’autres, toute forme de messianisme national et d’auto-
glorification nationale est incompatible avec I'enseigne-
ment du Christ, en particulier celle qui, sous le slogan

« Dieu est avec nous ! », attribue a un peuple le droit de
décider du sort des autres peuples.

C’est pourquoi nous ne pouvons pas accepter que les
valeurs et le sens chrétiens soient subordonnés a un
agenda géopolitique, une idéologie qui remplace la foi
en Christ par la foi dans le « monde russe », dans la
destinée particuliére du peuple russe et de I'Etat russe.

Une telle falsification réduit Dieu a une divinité nationale,
rétrécit I'orthodoxie a une religion nationale russe et a
I'un des aspects de la conscience nationale. Elle détruit
la doctrine du caractére universel de I'Eglise et entraine
une rupture avec les autres Eglises orthodoxes locales.
Mais 'Eglise du Christ est plus grande que n'importe
quelle Eglise locale, méme que I'Eglise orthodoxe russe.

Dans une telle falsification, la terminologie ecclésias-
tique est utilis,ée a des fins politiques. La doctrine de
« I'unité de I'Eglise orthodoxe » est remplacée par celle

Ces demandes
sont aujourd’hui

croire et faire totalement confiance a Dieu, observer les
commandements évangéliques, « se détourner du mal et
faire le bien » (Psaume 33,15), étre, comme le demande
le Sauveur, « la lumiere du monde et le sel de la terre »
(Matthieu 5,13-14).

Dotés du libre arbitre et du droit intangible de choisir,
chacun peut aussi bien accueillir le Christ que Le rejeter,
étre du coté de la lumiére ou se plonger dans les ténébres
du péché, vivre selon sa conscience ou selon les éléments
du monde (Colossiens 2,8), installer le paradis dans son
cceur au moyen des bonnes ceuvres ou, au contraire, faire
le mal et éprouver des ici-bas les tourments infernaux. En
d’autres termes, chacun de nous est appelé a la joie et a la
plénitude de la vie — ou, plus simplement, au bonheur. Il est
important de reconnaitre et de de comprendre que le bon-
heur est impossible sans Dieu car Il est la source de la vie
et de tout bien. Il est le Créateur et le Pourvoyeur, Il est le
Pére aimant, notre Secours et notre Protecteur bienveillant.
Doté du libre arbitre, chacun peut choisir la vie et parvenir
a la ressemblance divine, mais il est aussi libre de choisir
une vie différente, sans Dieu et sans la grace, le conduisant
a sa perte.

« de la volonté de Dieu, bonne et parfaite » (Romains 12,2)
et de la volonté humaine, certes imparfaite mais aspirant au
bien, est la clé de notre réussite sur terre. En fin de compte,
la destinée éternelle de chacun est la continuation de I'état

spirituel qui a été le sien durant sa vie terrestre.

Gardant cela a I'esprit, aspirons, suivant les paroles

de l'apdtre Paul, a acquérir « 'amour, la joie, la paiX, la
patience, la bonté, la bienveillance, la fidélité, la douceur,

la tempérance » (Galates 5,22-23) et les autres dons de
I'Esprit. Faisons tout notre possible pour rester chrétiens
non seulement de nom, mais aussi par notre mode de vie,
par nos relations a nos proches, nos collégues, a tous ceux
qui ont besoin de notre aide et de notre secours, de notre
compassion et de notre soutien.

Chaque jour, et plus encore en cette grande féte, nous
sommes appelés a prier avec ferveur pour « la paix du
monde entier, le bien-étre des saintes Eglises de Dieu, pour
les malades, ceux qui souffrent, les prisonniers » et pour
leur salut : ces demandes sont aujourd’hui particuliérement
d'actualité car les forces du mal, de la guerre et de la
division se sont dressées contre I'Orthodoxie. Elles sément

particuliérement
d’actualité car |
es forces du mal,
de la guerre

et de la division
se sont dressées
contre
I’Orthodoxie.
Elles séement
Pinimitié

et la haine,
utilisant

tous les moyens
pour mettre

en ceuvre

leurs perfides
desseins.



de « I'unité de I'Eglise russe », et les mots sur la « trinité
du peuple russe » qui sont utilisés dans les documents
proches de I'Eglise adaptent la terminologie théologique
des Saints Péres aux besoins du discours politique et
donnent a des concepts politiques la fausse apparence
d’'une doctrine ecclésiastique.

C’est une expression de I'orgueil et de la surestimation
spirituelle que de qualifier sa propre nation de « sou-
verain universel » qui protége le monde du mal et de

« derniére forteresse qui préserve le monde de la venue
de I'Antéchrist ». Dans I'existence de chaque peuple,
Dieu et le diable luttent, et pour chaque peuple, I'issue
de cette lutte est inconnue jusqu'au Jugement dernier.

5. Sur la vie

selon les commandements du Christ

et son remplacement

par la « lutte pour les valeurs traditionnelles »

Les chrétiens sont appelés a témoigner par leur propre
vie des enseignements moraux du Christ tels qu'ils sont
présentés dans le Nouveau Testament. Mais nulle part
dans le Nouveau Testament il n'est dit que les chrétiens
doivent imposer des valeurs - quelles qu’elles soient :
morales, familiales, domestiques, politiques ou reli-
gieuses - aux « étrangers », c'est a dire a ceux qui ne
sont pas membres de I'Eglise.

L'ap6tre Paul définit les normes de vie des premiére
communautés chrétiennes, mais n'oblige pas les chré-
tiens a imposer ces normes aux personnes extérieures
aux communautés, et leur demande en outre de ne pas

pas ceux du dedans que vous avez a juger ? Ceux du
dehors, Dieu les jugera » (1 Corinthiens 5, 10-13).

Méme les valeurs morales les plus importantes du chris-
tianisme, nous ne devons pas les proclamer par la force,
mais seulement par notre propre exemple.

La « lutte » acharnée pour imposer les « valeurs tradi-
tionnelles » a « ceux du dehors » par la contrainte et la
persécution judiciaire, les lois répressives et les dénon-
ciations, n'est rien d’autre qu’une tentative de masquer
I'affaiblissement des valeurs morales véritablement
chrétiennes comme I'amour, la liberté, la compassion et
la miséricorde dans la vie interne de I'Eglise elle-méme.

Nous ne pouvons pas considérer comme chrétienne une
prédication dans laquelle les valeurs « traditionnelles »
et « nationales » remplacent et supplantent la morale

de I’Evangile, les commandements du Christ et le Christ
lui-méme.

6. Sur I’'amour du prochain selon le Christ
et son remplacement par la prédication
de la violence et de la « guerre sainte »

Le Christ dit a ses disciples :

« Tout ce que vous voulez que les hommes fassent
pour vous, faites-le de méme pour eux ! C'est en cela
que consistent la loi et les prophétes » (Matthieu 7,12) ;
« Aimez vos ennemis, bénissez ceux qui vous mau-
dissent, faites du bien a ceux qui vous haissent et priez
pour ceux qui vous persécutent, afin de devenir les
enfants de votre Pere qui est aux cieux ; car il fait lever

81

Nous ne pouvons
pas considérer
comme chrétienne
une prédication
dans laquelle

les valeurs

« traditionnelles »
et « nationales »
remplacent

et supplantent

la morale

de ’Evangile, les
commandements
du Christ et

le Christ lui-méme.

rompre les relations avec les autres qui ne vivent pas

selon ces normes,

« ... car il vous faudrait alors sortir du monde. (...) Est-
ce a moi, en effet, de juger ceux du dehors ? N'est-ce

Nous croyons

et espérons que,
par la puissance
de Dieu, 'audace
impuissante

des démons

et de leurs shires
sera confondue.
Il en a été ainsi
bien des fois
dans le passé

et cela

se reproduira.
L’expérience
multiséculaire
de I'Eglise nous
en convainc.

(3) Ensemble,
plénitude.

son soleil sur les méchants et les bons, et il fait pleuvoir

sur les justes et les injustes. Car si vous n'aimez que
ceux qui vous aiment, quelle récompense pouvez-vous

linimitié et la haine, utilisant tous les moyens pour mettre
en ceuvre leurs perfides desseins. Mais nous croyons et
espérons que, par la puissance de Dieu, I'audace impuis-
sante des démons et de leurs sbires sera confondue. Il en a
été ainsi bien des fois dans le passé et cela se reproduira.
L'expérience multiséculaire de I'Eglise nous en convainc.

J'exprime une gratitude particuliere a tous ceux qui, tout

en exercant aujourd’hui leur ministére pastoral en Ukraine,
demeurent fidéles a I'Orthodoxie canonique parfois au péril
de leur vie et de leur santé, marchent sans crainte sur la
voie de la confession de la foi, supportant injures et afflic-
tions pour le Christ et 'Eglise. Que le Seigneur vienne en
aide a ces défenseurs et champions courageux de la Vérité
dans leurs épreuves et que leurs souffrances leur soient
comptées comme justice.

Quoi qu'il arrive, nous sommes un en esprit. Nous sommes
un, car issus des mémes fonts baptismaux. Nous sommes
un, car nous formons ensemble le pléréme (3) de I'Eglise
Une, Sainte, Catholique et Apostolique. Nous sommes un,
car liés par les liens indestructibles de I'amour en Christ.
Nous sommes un, car les paroles du Sauveur sont intan-
gibles : « Je suis avec vous tous les jours jusqu’a la fin des
temps » (Matthieu 28,20). C'est pourquoi nous, chrétiens,

en attendre (...) ? Soyez donc parfaits comme votre Pere
céleste est parfait » (Matthieu 5,44-48).

n’avons rien ni personne a craindre, comme le rappelle
I'apotre Paul en s’exclamant : « Si Dieu est pour nous, qui
sera contre nous ? » (Romains 8,31). Inspirés par cette
promesse, nous vivons et créons, nous luttons et vainquons
par le nom du Seigneur, car, comme I'écrit le saint apbtre
Pierre : « Il n’y a sous le ciel aucun autre nom qui ait été
donné parmi les hommes, par lequel nous devions étre
sauvés » (Actes 4,12). Il n’y en a jamais eu, il n'y en a pas
etil n'y en aura pas, I’Eglise en est témoin.

Depuis la venue du Seigneur sur la terre et jusqu’a
aujourd’hui, tous ceux qui croient en Lui peuvent devenir
enfants du Pére céleste car, comme le dit le saint apotre
Paul, nous sommes désormais « Ses enfants », et non
des « étrangers » (Ephésiens 2,19). Cela signifie que
nous sommes tous Ses enfants, qu'en Lui et par Lui nous
sommes parents et proches les uns des autres.

Dans les offices divins et les sacrements de I'Eglise, lieu de
rencontre entre 'homme et son Créateur, le voile s’en-
trouvre sur I'éternité et, dés ici-bas, nous avons un avant-
godt de la plénitude a venir de I'existence quand, selon

les paroles de I'Ecriture sainte, « Dieu sera tout en tous »
(1 Corinthiens 15,28), quand rien ni personne ne pourra

« nous séparer de 'amour de Dieu » (Romains 8,39), de la

FOI&VIE 2024/3-4 Paroles de chrétiens en Russie et en Ukraine, pp.78-85



FOI&VIE 2024/3-4 Paroles de chrétiens en Russie et en Ukraine, pp.78-85

82

Parfois,

nous entendons
que les paroles
du Christ sont
citées a propos
des participants
alaguerre:
«lln’y a pas

de plus grand
amour que

de donner sa vie
pour ses amis ».
Mais c’est

une déformation
totale du sens des
paroles du Christ,
sorties

de leur contexte
évangeélique.

(3) Symeon Antonov ou
saint Silouane de I'Athos,
célébre moine russe du
mont Athos (1866-1938,
au monastere Saint-
Panteleimon a partir

de 1892). Sa vie et ses
écrits ont été publiés par
son disciple I'archiman-
drite Sophrony (1896-
1993, au monastere
Saint-Panteleimon de
1926 a 1938). Derniere
édition en frangais:
Saint Silouane I'Athonite
(1866-1938). Vie,
doctrine et écrits, Cerf
(Patrimoines - Orthodo-
xie), 2010 (1973).

Depuis les apotres jusqu’aux ascétes de notre époque,
comme saint Silouane du Mont Athos (3), les disciples
du Christ ont témoigné et témoignent de la place impor-
tante qu’occupe la doctrine de 'amour des ennemis dans
I'éthique chrétienne. Le Christ enseigne a ses disciples :

« Ne résiste pas a celui qui te fait du mal, mais si
quelqu'un te frappe sur la joue droite, tends-lui aussi
l'autre. Et si quelqu’un veut temmener au tribunal pour
te prendre ta chemise, laisse-lui aussi ton manteau »
(Matthieu 5,39-40).

Nous savons que ['utilisation de la violence peut parfois
étre le seul moyen d'éviter une violence encore plus
grave. Mais méme une telle violence, choisie comme un
moindre mal, reste de la violence ; certes moindre, mais
un mal quand méme.

Toute prédication qui fait I'apologie de la violence, que
cette violence soit politique ou sociale, publique ou
domestique, est incompatible avec I'enseignement du
Christ.

Le pire cas de violence est la guerre. Nous savons que
les Etats sont parfois contraints de faire la guerre, cest
a dire de commettre des violences et des meurtres,
afin d’éviter des violences et des meurtres encore plus
graves. Mais méme dans ce cas, la violence reste la
violence et le meurtre un péché.

Nous pouvons étre reconnaissants envers ceux qui -
parce qu'ils ont résisté au mal et parfois au prix de leur
propre vie — ont empéché une violence encore pire en
utilisant la violence.

Mais cette gratitude ne peut et ne doit pas déboucher
sur une glorification, une romantisation ou une héroi-
sation de I'acte de violence lui-méme. Pour le chrétien,

cette gratitude est inévitablement mélée a la tristesse de
savoir que la violence est entrée dans notre monde et
qu'elle a dii étre enrayée par la violence.

Tant les Péres de 'Eglise que le droit canon témoignent
du caractére pécheur du meurtre, indépendamment de
ses motifs. La régle de saint Basile le Grand dit : « Celui
qui porte un coup mortel a son prochain est un meurtrier,
qu'il frappe le premier ou qu'il riposte » (régle 43). En

Ce qui concerne ceux qui, en repoussant une attaque,
ont tué le brigand, Basile prescrit que les clercs soient
déchus de leur charge et que les laics soient exclus

de la communion, « car I'Ecriture dit : “Tous ceux qui
prennent I'épée périront par I'épée” (Matthieu 26,52) »
(régle 55). Saint Basile conseille que les soldats qui
commettent un meurtre a la guerre soient exclus de la
communion pendant trois ans « parce qu'ils ont les
mains impures » (regle 13).

La tradition ecclésiastique interdit aux prétres non seule-
ment d'utiliser des armes, mais aussi de les prendre sim-
plement en main, et elle interdit a ceux qui ont commis
un meurtre a la guerre de devenir prétres.

Parfois, nous entendons que les paroles du Christ sont
citées a propos des participants a la guerre : « lIn’y a
pas de plus grand amour que de donner sa vie pour ses
amis ». Mais c’est une déformation totale du sens des
paroles du Christ, sorties de leur contexte évangélique.
Dans I'évangile de Jean, le Christ dit :

« Voici mon commandement : aimez-vous les uns les
autres comme je vous ai aimés. Nul n’a d’'amour plus
grand que celui qui se dessaisit de sa vie pour ceux qu'il
aime. Vous étes mes amis si vous faites ce que je vous
commande » (Jean 15,12-14).

C’est un appel aux disciples du Christ a suivre I'exemple
du maitre qui a donné sa vie pour ses disciples, ses

joie de la communion avec Lui, quand Dieu « essuiera toute
larme des yeux des hommes et quand la mort ne sera plus,
car les premiéres choses auront disparu » (Apocalypse
21,4).

Annongant aux hommes la bonne nouvelle de la venue

du Sauveur dans le monde, I'Eglise, comme une mére
aimante, appelle chacun a croire en Christ et a vivre selon
Son alliance pour devenir héritier de la béatitude éternelle.
En vérité, le Seigneur est venu sur la terre pour nous
conduire au ciel. Il propose inlassablement aux hommes
de suivre la voie de la transformation spirituelle et morale
qui s'accomplit par I'observation des commandements
évangéliques, par la coopération volontaire de 'homme et
de Dieu, et 'aide de Sa grace, conférée par les sacrements
de I'Eglise.

Si nous apprenons, dans nos relations avec autrui, au
milieu des ouvrages et des soucis du quotidien, & nous
laisser guider par les prescriptions divines, beaucoup de
choses changeront non seulement en nous, mais autour de
nous : la vie prendra un sens profond, s'emplira de la joie et
du bonheur authentiques.

Soyons dignes de notre vocation chrétienne. Marchons
sur le chemin de la vie avec une foi ferme et une espé-
rance inébranlable en I'aide d’'en haut, réjouissons-nous

de chaque nouveau jour et de chaque occasion de faire le
bien, aimons notre prochain et « rendons continuellement
gréce & Dieu pour toutes choses » (Ephésiens 5,20), auquel
appartiennent toute gloire, tout honneur et toute adoration
aux siécles des siécles. Amen.

Bonnes fétes a vous tous, chers freres et sceurs, joyeux
Noél !

+KIRILL, PATRIARCHE DE MOSCOU
ET DE TOUTE LA RUSSIE

Noél 2024/2025 (Moscou)

Kirill avec Poutine
lors des célébrations
de Noél dans

la cathédrale

du Christ Sauveur

a Moscou

le 7 janvier 2025
(photo Oleg Varoyv,
Patriarcat

de Moscou).




amis. Mais il n'a pas donné sa vie a la guerre, en tuant
les autres, mais a la croix, en mourant pour nos péchés.
Ces paroles ne se référent pas a ceux qui tuent mais a
ceux qui sont tués.

Ce n’est pas un hasard si les prédicateurs de la doctrine
de la « guerre sainte » se référent le plus souvent non
pas au Nouveau Testament mais a I'Ancien Testament,
et précisément a des aspects que la prédication du
Christ laisse derriere elle, puisqu'ils sont dépassés.

Déclarer une guerre « sainte » est incompatible

avec I'enseignement du Christ, méme s'il s'agit d’'une
guerre défensive. A fortiori s'il s'agit d’'une guerre
d’'agression.

7. Sur PEglise du Christ

Sur la « verticale du pouvoir »

et I'oubli du principe synodal

comme déformation de la vie de I'Eglise

Le Christ dit de son Eglise : « La ot deux ou trois sont
réunis en mon nom, je suis au milieu d’eux » (Matthieu
18,20).

En opposant la vie de 'Eglise et le monde des puis-
sances terrestres, Jésus dit a ses disciples ce que doit
étre son Eglise :

« Les chefs des nations les tiennent sous leur pouvoir

et les grands sous leur domination. Il ne doit pas en étre
ainsi parmi vous. Au contraire, si quelqu'un veut étre
grand parmi vous, qu'il soit votre serviteur, et si quelqu’'un
veut étre le premier parmi vous, qu'il soit votre esclave »
(Matthieu 20,25-27).

La différence des ministéres dans I'Eglise ne signifie
pas la domination des uns sur les autres, mais diffé-
rents types de service Iégués et confiés a toute I'Eglise.
L'ap6tre Pierre écrit : « Servez-vous les uns les autres
(...), chacun avec le don qu'il a regu » (1 Pierre 4,10), et
il ajoute, en s'adressant aux bergers :

« Paissez le troupeau de Dieu qui vous est confié (...) ;
non par cupidité, mais par dévouement. N'exercez pas
un pouvoir autoritaire sur ceux qui vous sont échus

en partage, mais devenez les modéles du troupeau »
(1 Pierre 5,2-3).

Par conséquent, ni 'exaltation des supérieurs, ni 'humi-
liation des subordonnés, ni ldentification de I'Eglise

au clergé qui rabaisse les laics, ni la transformation de
la hiérarchie spirituelle en une « verticale du pouvoir »
bureaucratique (4) ne sont compatibles avec I'enseigne-
ment du Christ.

Pour la tradition orthodoxe, il est inacceptable de faire

du chef un « autocrate ecclésiastique » a la maniére du
pape romain dans I'Occident médiéval, dont les opinions,
les déclarations et les décisions ne sont soumises ni a

la discussion ni a la critique. La parole du chef n’est pas
identique & la parole de 'Eglise.

Il n’est pas normal pour 'Eglise que le principe de syno-
dalité ne soit pas respecté, ni sur le fond, ni au moins sur
la forme, lorsque méme les synodes des évéques pres-
crits par les statuts de I'Eglise ne sont pas convoqués ;
lorsque les décisions les plus importantes pour la vie de
I'Eglise sont prises par le seul chef ; et lorsque I'opposi-
tion des clercs aux actes, aux paroles et a la politique de
leur supérieur est assimilée a un parjure et entraine une
suspension ou une révocation (une peine que le droit
canonique ne prévoit que pour les fautes les plus graves
commises par les clercs).

8. Sur le service de la réconciliation
comme véritable mission sociale et politique
de 'Eglise

Les chrétiens sont appelés a donner I'exemple au
monde qui les entoure par leur vie et leur relation les
uns avec les autres — dans le pardon, la réconciliation et
I'amour fraternel :

« Si vous pardonnez aux hommes leurs fautes, votre
Pére céleste vous pardonnera a vous aussi ; mais si vous
ne pardonnez pas aux hommes, votre Pére non plus ne
vous pardonnera pas vos fautes » (Matthieu 6,14-15) ;
« Quand donc tu vas présenter ton offrande a 'autel, si
la tu te souviens que ton frére a quelque chose contre
toi, laisse la ton offrande, devant I'autel, et va d’abord
te réconcilier avec ton frére ; viens alors présenter ton
offrande » (Matthieu 5,23-24) ; « Autant qu'il vous est
possible, maintenez la paix avec tous les hommes »
(Romains 12,18) ; « A ceci tous reconnaitront que vous
étes mes disciples, si vous vous aimez les uns les
autres » (Jean 13,35).

En réunissant en Christ des personnes de différentes
nationalités, classes sociales et partis politiques, I'Eglise
est appelée a servir la réconciliation entre des nations,
des groupes sociaux et des partis ennemis. Le Christ
lui-méme dit @ propos de cette mission : « Heureux les
artisans de paix, car ils seront appelés enfants de Dieu »
(Matthieu 5,9). La doctrine de la mission pacificatrice de
I'Eglise est notamment exposée dans les « Fondements
de la doctrine sociale de I'Eglise orthodoxe russe »,
adoptés par le synode des évéques en 2000 (5) :

« L’Eglise orthodoxe remplit sa mission de réconciliation
entre les nations hostiles et leurs représentants. En
conséquence, elle ne prend pas position dans les conflits
interethniques, a I'exception des cas d’agression ou
d'injustice manifestes de la part de 'une des parties »
(1,4).

« Face aux désaccords, aux contradictions et aux luttes
politiques, 'Eglise préche la paix et la coopération entre
les personnes qui adhérent a des opinions politiques
différentes. Elle tolere également différentes convictions
politiques parmi I'épiscopat, le clergé ainsi que les laics,
a I'exception de celles qui conduisent manifestement a
des actes contraires a la doctrine de la foi orthodoxe et
aux normes morales de la tradition ecclésiastique » (V,2).

Clest précisément avec I'argument que I'Eglise est char-
gée de la mission de médiation et de réconciliation entre
différentes forces politiques que le principe « 'Eglise est

83

Ce n’est pas

un hasard

si les prédicateurs
de la doctrine de

la « guerre sainte »
se réferent

le plus souvent non
pas au Nouveau
Testament mais a
I’Ancien Testament,
et précisément

a des aspects que
la prédication

du Christ laisse
derriére elle,
puisqu’ils sont
dépassés.

Déclarer une guerre
« sainte »

est incompatible
avec
I'enseignement

du Christ, méme
s'il s’agit d’'une
guerre défensive.

A fortiori s’il s’agit
d’une guerre
d’agression.

(4) Expression utilisée
par le régime poutinien
pour « accréditer 'idée
selon laquelle Viadimir
Poutine gouverne en
monarque absolu, au
sommet d’une pyramide
d’allégeances » (Gilles
Favarel-Garrigues, Dicta-
ture de la loi et verticale
du pouvoir sous Poutine,
entretien avec Corinne
Deloy (CERI, 5 ,juin
2023) a propos de son
livre La verticale de la
peur, Ordre et allégeance
en Russie poutinienne,
La Découverte, 2023).
(5) Ce texte mis en
ceuvre et dirigé par Kirill
et signe de sa prise de
pouvoir dans I'Eglise
orthodoxe russe est celui
sur lequel il s'appuie
depuis et ou est définie
la symphonia entre
Eglise et Etat russes Voir
une premiére analyse
catholique par Jean-
Yves Calvez en 2001
(Une doctrine sociale

de l'orthodoxie russe ?,
Etudes 394 (2001/4),
pp.511-520.

FOI&VIE 2024/3-4 Paroles de chrétiens en Russie et en Ukraine, pp.78-85


https://www.sciencespo.fr/ceri/fr/content/dictature-de-la-loi-et-verticale-du-pouvoir-sous-poutine-entretien-avec-gilles-favarel-garri
https://www.sciencespo.fr/ceri/fr/content/dictature-de-la-loi-et-verticale-du-pouvoir-sous-poutine-entretien-avec-gilles-favarel-garri
https://www.sciencespo.fr/ceri/fr/content/dictature-de-la-loi-et-verticale-du-pouvoir-sous-poutine-entretien-avec-gilles-favarel-garri
https://shs.cairn.info/revue-etudes-2001-4-page-511?lang=fr
https://shs.cairn.info/revue-etudes-2001-4-page-511?lang=fr

FOI&VIE 2024/3-4 Paroles de chrétiens en Russie et en Ukraine, pp.78-85

84

en dehors de la politique » est justifié. L'Eglise ne peut
pas servir de médiateur entre différentes forces s
politiques si elle soutient explicitement I'une d’entre !
elles.

« Il est interdit & la direction de I'Eglise et au clergé,

et par conséquent & toute I'Eglise, de participer aux
activités des organisations politiques, aux processus de
préparation des élections, comme le soutien public aux
organisations politiques qui participent aux élections ou
aux candidats individuels, a la publicité électorale, etc. »
(V.2)

Des représentants de I'Eglise qui incitent & la haine
contre d’autres peuples et pays au lieu de précher la
paix ; qui préchent la collusion politique au lieu de servir
de médiateur entre les forces politiques ; qui justifient
idéologiquement les actes de violence contre ceux qui
pensent différemment au lieu de précher la réconciliation
— tout cela est une perversion non seulement du principe
« 'Eglise est en dehors de la politique », mais aussi et
surtout de la mission a laquelle le Christ appelle ses
disciples.

La tentative d'utiliser la priére de I'Eglise comme un

instrument pour vérifier la loyauté envers les détenteurs

du pouvoir terrestre, la suspension et la révocation en

raison des priéres pour la paix et la réconciliation — tout

cela n'est rien d’autre que la persécution des chrétiens
Des représentants pour leur fidélité a la parole du Christ.

de I'Eglise qui "

incitent a la haine

contre d'autres Rappelons-nous que le Christ a dit a ses disciples :
peuples et pays « Vous étes le sel de la terre. Si le sel perd sa saveur,
au lieu de précher comment redeviendra-t-il du sel ? Il ne vaut plus rien ;
la paix ; on le jette dehors et il est foulé aux pieds par les

qui préchent la hommes » (Matthieu 5,13). Nous voyons comment le
collusion politique ~ fossé d’hypocrisie entre les paroles et les actes discré-
au lieu de servir dite notre Egllse

de médiateur

entre les forces Rappelons-nous les paroles de I'apétre Paul :

pO!IFIqu.e.S ; « Tu enseignes donc les autres, mais tu ne tenseignes
qui justifient pas toi-méme ? Tu préches la bonne parole : Tu ne
idéologiquement voleras pas ! Et tu voles ? Tu dis : Tu ne commettras pas
les actes d’'adultére ! Et tu le romps ? Tu détestes les idoles, mais
de violence contre tu pilles les temples ? (...) Car a cause de vous, le nom
ceux qui pensent de Dieu est blasphémé parmi les paiens, comme il est

différemment écrit » (Romains 2,21-24).

au lieu de précher Mais « la parole de Dieu demeure & jamais » (Esaie

la réconciliation - 408) et nous confessons notre fidalité & cette parole.
tout cela

est une perversion
non seulement

du principe
'] - I

« PEglise esten . Eglise Notre-Dame

dehors de la poli- de tous les affligés

tique », mais aussi du monastére

et surtout de la de Sviatohirsk

mission a laquelle aprés les batailles
. de I'été 2022

le Ch'_"3t_appe"e (photo Service public

ses disciples. d’urgence ukrainien).



* Pasteur et vice-
président de

I'Eglise évangélique
ukrainienne (issue

de I'Eglise pente-
cotiste fondée dans
les années 1920,
interdite puis fondue
dans 'Union baptiste
avant de retrouver son
autonomie en 1990)
a Kyiv, professeur

de missiologie et
d'études religieuses au
Séminaire théolo-
gique évangélique
ukrainien (YETC/
UETS). Traduction de
I'entretien publié en
anglais sur le site du
séminaire : Entretien
avec le président de
'UETS a l'occasion
du 3¢ anniversaire

de l'agression russe.

Le séminaire
bombardé le 23 mars
2022 (extrait de la
vidéo [otui pik i
nobpui Bor (Une
mauvaise année et

un bon Dieu).

Je ne peux pas
dire que ma foi
s’est renforcée
mais elle est
certainement
devenue plus
authentique. Elle
n’a plus besoin
d’autant de mots.
Ces trois années
de guerre

ont aussi
reformulé ma
compréhension
de Dieu,ilyaeu
beaucoup

de hauts
etdebas.llya
eu des moments
ol j'avais
impression
qu’ll était absent.
C’est une
sensation
glaciale.

« Etre vulnérable n’est
pas du tout un probléme »

Ivan Rusyn*

Commengons par cette question ... Que voudriez-vous
que les chrétiens dans d’autres pays sachent sur la
guerre actuelle en Ukraine ?

C’est une guerre existentielle qui a tous les traits d’un
génocide. lls veulent tuer nos corps en détruisant nos villes.
Ils veulent tuer nos @mes en supprimant notre langue, notre
culture, notre identité. Et ils veulent tuer nos esprits en
démolissant nos églises et en tuant nos pasteurs. Voici le
défi véritablement existentiel pour nous comme nation.

C’est effectivement difficile mais que fait Dieu pour
Pinstant ? Y a-t-il quelque chose que vous avez appris
de Lui, méme au milieu de cette terrible guerre ?

Avant tout, Dieu tient I'Ukraine dans Ses mains. Dieu conti-
nue & soutenir notre pays a travers Son Eglise. Et bien sr,
puisque cette guerre est un défi existentiel, cela a eu de
I'effet sur ma foi, ma théologie. Je ne peux pas dire que ma
foi s’est renforcée mais elle est certainement devenue plus
authentique. Elle n'a plus besoin d’autant de mots.Ces trois
années de guerre ont aussi reformulé ma compréhension
de Dieu, il y a eu beaucoup de hauts et de bas. Il y a eu des
moments ou j'avais I'impression qu'll était absent. C’est une
sensation glaciale. Il y a eu aussi beaucoup de moments

ou il était clair qu'll était présent, actif et pas silencieux. Au
début de la guerre, il me semblait que j'avais le droit de
demander a Dieu ou Il était et ce qu'll faisait. Et puis, a un
moment donné, j'ai senti que c’était Lui qui voulait me poser
les mémes questions. Je comprends maintenant qu'’ll est
probablement en train de me défier d'étre aux endroits ou

je veux qu'll soit, de faire passer aux gens des messages
que je veux qu'll fasse passer et de faire pour autrui ce que
je veux qu'll fasse pour autrui. Donc fondamentalement, je
sens qu'll veut que jincarne Sa présence, que je sois Sa
voix et Ses mains par lesquelles il aide autrui. Je crois que
maintenant, j'entends Sa demande et Son appel pour que je
fasse tout ce que je veux qu'll fasse. Je me suis aussi rendu
compte que Dieu ne supprimait pas la souffrance. Jésus est
venu pour souffrir avec nous. J'ai appris que ce n’était pas
du tout un probléme d'étre vulnérable. Et Jésus ... Il na pas
caché Ses cicatrices. Quand il est apparu & Ses disciples,

Il a utilisé ses cicatrices pour prouver qu’ll était bien la. Ce
n'est pas du tout un probléme d’avoir des cicatrices. Etre
authentique et vulnérable n'est pas du tout un probleme.
Nos cicatrices a cause de la guerre actuelle nous rendent
authentiques aux yeux de notre peuple, de nos concitoyens.

Quel effet a eu la guerre sur le séminaire, les personnes
qui y étudient, qui y sont diplomées, qui y enseignent ?
En quoi Dieu agit-il au moyen du séminaire dans ces
circonstances ?

La guerre a directement affecté notre séminaire. D’abord
parce que notre campus a été touché par des missiles
russes. Ensuite, malheureusement, nous avons eu des étu-
diants et des diplémés qui ont été tués ou blessés au cours
de la guerre. Beaucoup de proches de nos enseignants et
employés servent dans 'armée. Des drones et des missiles
continuent de voler au dessus de nos tétes chaque jour.
Mais en méme temps, cette guerre nous a fait passer a un

85

nouveau niveau de ministére. Elle a rendu notre séminaire
proactif. En essayant d'équiper les pasteurs, anciens et
autres ministres & servir notre nation, nos programmes sont
devenus mieux adaptés et plus efficaces. Notre ministere
humanitaire n'a jamais été aussi efficace. Au milieu de
toutes ces expériences de souffrance et de larmes, nous
découvrons toutes sortes d’opportunités d'avoir plus d’effet
que jamais comme Eglise sur notre société. D’abord,

nous faisons tout un travail pastoral pour prendre soin de
notre nation blessée. Le ministére pastoral est crucial. Le
deuxiéme secteur important est le soin traumatique. Sans
exageérer, c'est toute I'Ukraine qui est traumatisée. C'est
pourquoi nous formons les gens aux soins traumatiques et
je crois que I'Eglise a cette opportunité, cette responsabilité
et cette mission d’étre une communauté de soin. L'aumo-
nerie est le troisieme secteur important de notre ministére,
particulierement 'aumonerie militaire. Voici comment
I'Eglise peut étre présente et servir notre nation. Un autre
aspect est que, au cours de cette guerre, notre ministere
est allé bien au-dela des murs de I‘Eglise. Maintenant, c’'est
toute I'Ukraine qui est notre paroisse et chaque Ukrainien
notre voisin. C’est donc une opportunité unique d'étre en
contact avec notre nation.

Il'y a bien siir de nombreux besoins et défis pour
le séminaire en ce moment. Pouvez-vous nous dire
lesquels ?

Nous avons bien sir de nombreux besoins. Nous avons
d’'abord besoin d’étre soutenus par la priere car cette
guerre a une forte dimension spirituelle. Au milieu de cette
guerre, nous avons besoin de Dieu, de Sa sagesse, de

Sa protection. La priére est donc notre besoin n°1. Nous
avons besoin d'aide et de soutien pour aider I'Ukraine.
Nous avons aussi besoin de ressources pour continuer
notre ministere enseignant. Cette guerre a créé un nouveau
paysage qui exige une nouvelle panoplie de compétences
chez nos pasteurs et ministres. Comme Eglise ukrainienne,
nous voulons avoir de I'effet sur notre nation, son ame,

son cceur. Nous avons besoin de talents particuliers, de res-
sources et de compétences afin de former nos étudiants a
pourvoir aux exigences de notre société. Nous avons aussi
besoin de soutien pour notre ministére humanitaire. Pour
parler simplement, nos besoins n'ont pas diminug, ils ont
augmenté. Il y a encore beaucoup de gens qui chaque jour
perdent leur maison. Nous avons des réfugiés. Nous avons
des déplacés et c'est vraiment 'occasion pour 'Eglise de
montrer I'amour et la compassion de Jésus en prenant
soin de ces gens. C'est une occasion unique pour I'Eglise
ukrainienne de servir a toute notre société. Nous avons
donc besoin de partenaires fidéles préts a participer a cette
mission en Ukraine.

Pour finir, que souhaiteriez-vous dire a nos amis et
partenaires dans le monde entier ? Comment peuvent-
ils prier spécifiquement et soutenir TUETS maintenant ?

Je veux d’'abord remercier tous nos partenaires qui nous
ont soutenu pendant ces trois années de guerre. Vos
prieres, votre présence physique, votre générosité nous
aident a survivre et servir. Dieu est présent en Ukraine a
travers votre soutien qui nous permet de prendre soin de
notre nation qui souffre. Je voudrais donc vous demander
de rester du coté de I'Ukraine, promouvoir la cause de
I'Ukraine et continuer a soutenir notre ministére a la fois
pour les fournitures aux pasteurs et ministres et pour notre
ministere humanitaire. Le besoin est grand et nous avons
besoin de votre soutien.

FOI&VIE 2024/3-4 Paroles de chrétiens en Russie et en Ukraine, pp.78-85


https://uets.edu.ua/en/news/interview-with-uets-president-on-occasion-of-3rd-anniversary-of-russian-aggression/
https://uets.edu.ua/en/news/interview-with-uets-president-on-occasion-of-3rd-anniversary-of-russian-aggression/
https://uets.edu.ua/en/news/interview-with-uets-president-on-occasion-of-3rd-anniversary-of-russian-aggression/
https://uets.edu.ua/en/news/interview-with-uets-president-on-occasion-of-3rd-anniversary-of-russian-aggression/
https://uets.edu.ua/en/news/interview-with-uets-president-on-occasion-of-3rd-anniversary-of-russian-aggression/
https://www.youtube.com/watch?v=Eva9W79Y8Sc
https://www.youtube.com/watch?v=Eva9W79Y8Sc

FOI&VIE 2024/3-4 Gaza, une perspective personnelle, pp.86-88

Gaza, une perspective personnelle

Eran Shuali*

* Maitre de conférences
en philologie biblique &
la Faculté de théologie
protestante de I'Uni-
versité de Strasbourg
et co-responsable des
Cahiers d'études juives
de Foi&Vie.

Presque deux ans depuis le début de la guerre a Gaza,
je voudrais partager quelques-unes de mes expériences
en lien avec cette guerre. Je sais que ma démarche est
prétentieuse : les lecteurs et lectrices feraient mieux de
s'intéresser a la maniéere dont cette guerre a été menée
(bombardement massif d'habitations privées, villes
entiéres rasées, famine provoquée) et aux témoignages

—

ﬂ

des victimes (1) qu'a mes expériences marginales
vécues loin du lieu et de la terreur de la guerre. Si je
me mets néanmoins a écrire, c'est que j'ai le sentiment
d'étre témoin d’un événement sur lequel on a le devoir
de jeter toute la lumiére possible. Je cherche donc a le
faire dans la limite de mes moyens en me focalisant sur
ce que j'ai observé moi-méme.

L'histoire récente et tragique de Gaza a suivi mon
histoire personnelle. En 2008, Avital a voulu qu'on essaie
de retourner vivre en Israél apres quelques années
passées a Paris. On a déménagé début octobre. C’était
assez compliqué pour moi. Deux mois plus tard, c'était
le début de I'opération Plomb durci. Le nom de 'opéra-
tion est repris d’'une chanson d’enfants que I'on chante
en famille lors de la féte de Hanoukka, qui avait lieu en
méme temps : « Mon professeur m’a donné une toupie
en plomb durci ... ». Choix cynique que d’associer
I'expression enfantine aux bombardements massifs des
villes gazaouies.

Je me suis mis a aller aux manifestations contre la
guerre qui se déroulaient a Tel Aviv devant le quartier
général de I'armée, pas loin de chez nous. On y était
trés peu nombreux, peut-étre 100 ou 200 personnes.
Aprés les manifestations, c'était la féte de Hanoukka et
on se retrouvait en famille pour allumer les bougies et
manger les beignets. Mon cousin me demande comment
je me sens aprés le retour au pays. Il se moque de moi
quand je lui dis que le nombre de gens a la manif me
déprime : « A part la diminution du ‘camp de la paix’, y
a-t-il d’autres problémes ? ».

La derniére manifestation, alors qu'on sentait que la
guerre allait se terminer, est la plus grande. Méme mes
parents se joignent a moi, alors que jusque la ils trou-
vaient que la guerre était plutdt justifiée, vu les tirs de
roquettes sur les communes du sud proches de Gaza.
Environ 1400 personnes sont tuées a Gaza durant la
guerre : ce chiffre semblait astronomique a I'époque.

Dans les années qui suivent, je reste fixé sur 'expé-
rience de Plomb durci. J'y reviens réguliérement dans
les discussions parfois échauffées avec mon pére :

« Comment avons-nous pu tuer autant de gens : des
enfants, des civils ? », etc. |l avance plusieurs argu-
ments : en temps de guerre, on doit laisser a 'armée
une certaine liberté pour qu'elle puisse accomplir ses
missions ; I'Etat a le devoir de protéger ses citoyens ;
d’autres pays occidentaux ont fait la méme chose. Quant
au dernier argument, je mets plusieurs années a penser
au contre-argument simple qui consiste a distinguer les
atrocités du passé (que I'on peut regretter) et celles du
présent qu'il faut surtout arréter.

Je n'ai presque pas de souvenirs des opérations
suivantes qu’lsraél méne dans la bande de Gaza, méme
de celle qui fait encore plus de morts que Plomb durci



(opération Rocher robuste I'été 2014). Nous habitons
alors a Strasbourg, je fais ma these et c’est la naissance
de nos deux filles.

Une fois ol mon pére nous rend visite, je l'interroge sur
les massacres de Sabra et Chatila. Mon pére a travaillé
pour le Mossad et, au début de sa carriére, il faisait
partie de I'équipe qui soutenait les milices chrétiennes
du parti phalangiste pour que celui-ci puisse prendre

le pouvoir au Liban. Il aime bien raconter comment il
dinait avec Bachir Gemayel et parler des restaurants de
Beyrouth. Mes parents rappellent souvent qu'il m’appor-
tait du chocolat suisse du Liban ; il n’y en avait pas a
I'époque en Israél. J'avais deux ou trois ans. Le plan du
Mossad a foiré. Aprés avoir été élu président du Liban,
Bachir Gemayel a été assassiné en septembre 1982.
Pour se venger, ses milices ont massacré entre 1000 et
3000 Palestiniens dans les quartiers de Sabra et Chatila
a Beyrouth, 'armée israélienne présente sur le terrain
soutenant I'opération ou en tout cas fermant les yeux.
Je lui demande si, au vu des massacres, il regrettait
son implication dans I'affaire libanaise. « A 'époque on
pensait que c'était pertinent », dit-il. L'aspect moral de
la question semble le surprendre. Je pense qu'il ne s'est
pas encore interrogé 1a-dessus.

*kk

Le 7 octobre, ma mére m'écrit : « Ici, c’est la guerre ! ».
Méme dans son quartier prés de Tel Aviv, on reste en-
fermé a la maison, au cas ou des terroristes se seraient
dirigés vers le centre du pays. A Strasbourg, on passe la
journée a lire les infos en ligne. Le sair, on est invités a
I'anniversaire d’un ami israélien, gauchiste comme nous.
On pensait a ce moment-la qu'il y avait 50, peut-étre 100
morts. Il dit que cette fois-ci, ce sont les civils israéliens
qui subissent les conséquences de 'apartheid. Je trouve
sa réaction stupidement dogmatique. Quelques jours
plus tard, il regrette de s'étre exprimé ainsi. Il propose
qu’on prenne un café ensemble pour se soutenir et pour
discuter de la maniére non sioniste de voir I'« horrible
massacre du Hamas » ainsi que la réaction israélienne
déja effroyable. La discussion me fait du bien en cette
période ol beaucoup de contacts deviennent difficiles.

Durant les semaines suivantes, je participe aux
manifestations organisées a Strasbourg contre I'assaut
israélien a Gaza. Mon cousin, qui habite maintenant en
Angleterre, m’écrit pour demander comment nous allons.
Il s'inquiéte des « pro-palestiniens qui se déchainent a
travers I'Europe ». Il s'emporte quand je lui écris que je
participe aux mémes manifestations. Un ami publie des
posts contre un cessez-le-feu. Je ne peux pas m'empé-
cher de lui répondre qu'il est fou. Les liens sont vite
coupés. Avital trouve que j'exagére en coupant les liens
comme cela.

En novembre, je téléphone a un ami en Israél qui
traverse une période difficile. Il est mobilisé (pas a Gaza)
et doit en méme temps gérer de graves problemes fami-
liaux. De plus, son épouse, employée depuis plusieurs
années au Shin Bet (le service de renseignements
intérieur) travaille comme une folle en ce moment, me
dit-il, et il y a aussi les enfants a gérer. J'essaie de rester

compatissant, en notant quand méme intérieurement
que son épouse est en train de participer au massacre
depuis son poste. Quand elle avait été recrutée par le
Shin Bet, c’était clairement un compromis : elle voulait
plutdt travailler dans le sport. Au cours des années
suivantes, elle a dit plusieurs fois qu’elle était contente
de pouvoir partir tres ot a la retraite au Shin Bet (vers
50 ans, je crois) et de passer ensuite a des choses qui
lintéressaient davantage.

En juillet 2024, on décide d’aller en Israél pour les
vacances méme si tout est devenu plus compliqué. La
compagnie aérienne israélienne est la seule a encore
desservir le pays : c'est cher, et il faut aller jusqu’a Paris
pour prendre I'avion. On appréhende surtout de faire
vivre aux filles la chute des roquettes : de les réveiller
dans la nuit pour courir a I'abri souterrain ou de sortir
tous ensemble de la voiture pour se coucher au bord de
la route quand les sirénes sonneront. Heureusement, on
en est épargnés pendant notre séjour. On va souvent

a la plage, et je vais quelquefois a la bibliothéque ol je
cherche des documents pour finir un article. Ma mere
constate que, pendant ces vacances, on est plus tran-
quilles et on passe plus de temps chez elle. Je ne lui fais
pas remarquer que c’est lié au fait que je refuse d'aller
voir des amis qui participent & la guerre ou qui la sou-
tiennent ouvertement. Je m'inscris & une visite organisée
par 'ONG Breaking the Silence au sud de la Cisjordanie.
Des colons viennent nous faire peur a moto. On visite
notamment le village de Zanuta dont les habitants ont
été chassés par les colons apres le 7 octobre. L'école
du village a été détruite ensuite par les colons. Les murs
sont cassés, les cahiers sont encore par terre (voir les
photos).

Je voudrais aller voir Gaza de loin. Je trouve en ligne
qu'a Sdérot, il y a une colline depuis laquelle on a une
bonne vue sur le nord de la bande de Gaza. Mon pére
veut bien y aller avec moi, mais il voudrait qu’on aille
visiter aussi les kibboutzim et le site du festival Nova
attaqués le 7 octobre. Il voudrait peut-étre que j’aie une
vision plus équilibrée des choses, et c’est aussi une
occasion pour lui d'y aller. En tout cas, I'expérience nous
rapproche : on visite, mon pére prend beaucoup de
photos, on s'arréte sur la route du retour pour manger
ensemble. Il'y a énormément de visiteurs : des sol-

dats qui viennent en car et des particuliers. Le site du
festival Nova, cest la folie : il y a partout des affiches
posées d’une maniére quelque peu anarchique (par les
familles ?) pour commémorer les victimes. Les noms de
la majorité des victimes sont suivis de I'expression « Que
le Seigneur venge son sang » en toutes lettres ou sous
la forme d’'un acronyme. De loin, on entend un hélicop-
tére et des tirs de mitrailleuse. Depuis la colline a Sdérot,
on ne voit pas grand-chose de Gaza. On apergoit des
batiments détruits, comme a la télé.

Je suis d’accord de faire une exception et d’aller voir des
amis avec les enfants desquels les nétres s’entendent
particulierement bien, méme si 'amie en question
travaille pour une grande entreprise gouvernementale
d’armement. Je dis a Avital que je n'ai pas l'intention

de faire des provocations ni de confronter notre amie
avec quoi que ce soit. Mais Avital voudrait lui poser la

87

Il avance plusieurs
arguments :

en temps

de guerre, on doit
laisser a I'armée
une certaine liberté
pour qu’elle puisse
accomplir

ses missions ;
IEtat a le devoir

de protéger ses
citoyens ; d’autres
pays occidentaux
ont fait la méme
chose. Quant au
dernier argument,
je mets plusieurs
années a penser
au contre-argument
simple qui consiste
a distinguer les
atrocités du passé
(que 'on peut
regretter) et celles
du présent qu'’il
faut surtout arréter.

(1) Voir Jean-Pierre Filiu,
Un historien a Gaza,

Les Arénes, 2025 ; ainsi
que le récent rapport

de 'ONG israélienne
B'Tselem (en anglais), et
le blog du méme ONG :
Voices from Gaza.

FOI&VIE 2024/3-4 Gaza, une perspective personnelle, pp.86-88


https://www.btselem.org/publications/202507_our_genocide
https://www.btselem.org/voices_from_gaza

FOI&VIE 2024/3-4 Gaza, une perspective personnelle, pp.86-88

88

question pour comprendre : « Mais toi, tu ne développes
que des systemes de défense, non ? ». « Bien sdr, que
de trucs de défense ». Son mari la taquine : « En fait,
pourquoi est-ce que tu ne changes pas de boulot ? ».
Elle mentionne plusieurs atouts de son travail (stabilité,
proximité de la maison). « C'est sympa aussi de pouvoir
travailler dans des domaines variés : pour 'armée de
I'air, la marine, 'armée de terre ». On ne va pas plus
loin dans cette conversation. Il est tellement banal de
contribuer au massacre.

En janvier 2025, un accord est signé et le Hamas libére
toutes les semaines un groupe d'otages israéliens. C'est
diffusé en direct. Les images sont extrémement pre-
nantes. Avital remarque que, comme des spectateurs de
téléréalité, beaucoup de personnes autour de nous ont
leur otage préféré qu'elles voudraient particulierement
voir libéré. La mienne, c'est Naama Lévy. Cette soldate
de 19 ans avait participé en tant que lycéenne aux
camps de Hands of Peace aux Etats-Unis qui visaient

a faire se rencontrer des adolescents israéliens et
palestiniens (on connaissait quelqu’un qui travaillait pour
cette ONG). Je me convaincs méme de voir la vidéo de
son enlévement que j'avais peur de regarder avant : elle
explique en anglais aux terroristes qu’elle a des amis en
Palestine. Elle est libérée fin janvier.

En mars, on met fin au cessez-le-feu. Mes parents sont
remontés. lls pensent qu’on aurait di tout faire pour la
libération des otages restants « quel que soit le prix ». lls
répetent que Nétanyahou et ses collegues de I'extréme
droite sont des corrompus et des fascistes. Le sort

des habitants de Gaza reste trés marginal dans leur
discours. Au fur et a mesure, leur inquiétude se focalise
sur les soldats mobilisés a Gaza. Plusieurs fois, j'ai la
conversation suivante avec eux : « Méme aujourd’hui,
trois personnes sont mortes a Gaza. ». « Trois ? Je ne
comprends pas. » Je fais le naif, car tous le joursily a
des dizaines de morts gazaouis. « Trés dréle, Erani. Je
voulais dire trois soldats. » Ma mére est particuliérement
soucieuse du nombre de soldats traumatisés par les
combats et par « ce qu’ils ont vu a Gaza ».

Enfin, depuis un mois ou deux, un certain changement
est provoqué chez ma mére par les informations sur la
famine qui se généralise a Gaza et par les images d’en-
fants en état extréme de malnutrition. Fille de survivants
de la Shoah, elle me dit qu’elle est dévastée de voir que
« maintenant, ¢’est nous qui faisons de telles choses ».

*kk

Quand je me laisse envahir par la colére et I'indignation
contre ces personnes que je connais et qui soutiennent
le massacre par I'action, par la parole et par le silence,
je me dis qu’en fait, je savais depuis longtemps que
dans le milieu dont je suis issu, le milieu de la soi-disant
gauche sioniste (laique, favorable a la solution a deux
Etats), on était quand méme profondément nationalistes
et complétement indifférents a la vie des Palestiniens.
C'était le cas quand il y avait quelques centaines de
morts civiles, et c'est toujours le cas quand il y en a des
dizaines de milliers. Je me dis que ce sont ce repli iden-
titaire sur soi et cette vision déshumanisante de l'autre
qu'il est désormais impératif de rejeter catégoriquement
et ouvertement pour pouvoir un jour reconstruire quelque
chose a partir des ruines d’lsraél et de la Palestine que
cette guerre va laisser.

Ci-contre et p.86 : Strasbourg,
Iécole aolt 2025
de Khirbet Zanuta

détruite par des colons

en Cisjordanie (photo

prise le 5 juillet 2024,

Eran Shuali).



La profondeur

du sexe

A propos

de Shame (2011)
de Steve McQueen

Christian Walter*

A une époque marquée par les affaires de sexualité
qui défraient la chronique dans le contexte sociétal post
#MeToo, une époque qui déplace la figure de la honte
des victimes aux agresseurs, et dont le livre récent

de Nicolas Bedos, La soif de honte (1), représente un
exemple emblématique, il est intéressant de revoir le
film Shame (2011) du grand artiste plasticien britannique
Steve McQueen, lauréat du prestigieux prix Rolf Schock
2024 en arts visuels. Steve McQueen avait réalisé le
remarqué Hunger (2008) puis connut une consécration
avec 12 Years a Slave (2013), qui regut en 2014 4 la fois
l'oscar du meilleur film et un Golden Globe. Shame se
situe entre les deux. Ce film au titre explicite (La honte)
se présente comme une parabole sur la relation entre la
jouissance et la honte dans un récit qui améne le spec-
tateur & plonger dans I'abime de la profondeur du sexe,
une profondeur qui semble a priori sans fond.

Errance urbaine

Shame met en scéne le parcours chaotique de Bran-
don Sullivan (Michael Fassbender), un cadre d’'une
entreprise new-yorkaise toujours impeccable et élégant,
mais habité par une faille, une addiction sexuelle qui

le conduit dans une errance qui semble sans fin, une
perte de liberté que le film présente comme irrépressible,
dans laquelle la honte (shame) marque les rencontres
sexuelles au point de devenir une force dynamique,
dans un mécanisme de répétition que la psychanalyse
freudienne a nommé compulsion, parfois associée a une
dimension fantasmatique (2) mais qui peut aussi revétir

une connotation autre : dans une interview récente,
Steve McQueen a expliqué : « Jaime explorer le visage
du diable » (3).

La notion d’errance a été largement examinée, en par-
ticulier dans la littérature (4). Par exemple, les romans
picaresques décrivent des situations dans lesquelles le
picaro suit un parcours initiatique inversé qui 'améne

a la désillusion. Rappelons que le mot errance est le
déverbal du verbe errer qui vient de iterare, voyager,
que I'on retrouve dans des expressions comme chevalier
errant ou juif errant. Mais 'homonymie avec errare,
aller ¢a et la a 'aventure jusqu'a faire fausse route (une
erreur) peut aussi assimiler 'errance a I'erreur. Dans ce
deuxiéme sens, I'errant, le vagabond, est celui qui fait
erreur, devient donc marginal, et fait naitre envers lui un
mouvement de suspicion. La suspicion est la rangon de
I'erreur qui rend marginal, qui fait courir en dehors des
reperes construits par ceux qui n’errent pas.

La bande son est construite autour de deux themes
musicaux qui rythment les différentes scénes du film,

le théme de l'errance et le théme de la rédemption.
L'errance est musicalement et magnifiquement portée
par la musique envoltante, entétante et lancinante du
compositeur britannique Harry Escott, des accords qui
suivent avec constance la dérive urbaine de Brandon
dans une inexorabilité que rien ne semble pouvoir
stopper, accentuée par le bruit du tic-fac d’horloge, signe
prémonitoire de la mort a venir. La rédemption est sug-
gérée par le choix de morceaux de Jean-Sébastien Bach
(voir plus loin). L'errance et la rédemption s’entremélent
constamment, les musiques alternant les périodes

de perte de contrdle due a I'addiction sexuelle et les
périodes de reprise de soi.

L'addiction sexuelle détruit progressivement Brandon. I
traverse, tel un fantéme corporé sans vie, les situations,
les lieux, les femmes, sans jamais pouvoir atteindre 'un
ou l'autre, sans pouvoir toucher le monde réel, sans pou-
voir entrer en relation avec les autres ou avec lui-méme.
Comme déshumanisé, déja montré sans vie au moment
ou il se réveille (la premiére image du film), un corps nu
vide d'émotions. Quelque chose a di se passer dans sa
vie, en lui. Quoi ? On ne sait pas encore. On a l'intuition
que, selon le vocabulaire freudien, une pulsion de mort
est a 'ceuvre, mais on en voit juste les effets. Le corps
de Brandon est peut-étre sans vie, mais il est utilisé pour
produire des sensations (la scéne de masturbation).
Pour compenser I'absence d’émotions ? On ne sait

89

* Christian Walter est
membre du Centre de
philosophie contempo-
raine de la Sorbonne.

(1) Editions de 'Obser-
vatoire, 2025.

(2) Radjou Soundara-
mourty, De l'errance
comme expression pul-
sionnelle soutenue par
un fantasme, Analyse
Freudienne Presse 6
(2002/2), pp.90-100.
(3) Le Figaro, 28 juin
2025.

(4) Voir par exemple
Arlette Bouloumié (dir.),
Errance et margina-
lité dans la littérature,
Presses universitaires de
Rennes, 2007.

L’addiction
sexuelle détruit
progressivement
Brandon.

Il traverse, tel un
fantéme corporé
sans vie,

les situations,

les lieux,

les femmes, sans
jamais pouvoir
atteindre

I'un ou l'autre, sans
pouvoir toucher

le monde réel, sans
pouvoir entrer

en relation

avec les autres

ou avec lui-méme.

Ci-dessous (et p.91) :
scenes tirées de la
bande-annonce du film.

FOI&VIE 2024/3-4 La profondeur du sexe, A propos de Shame (2011) de Steve McQueen, pp.89-92


https://shs.cairn.info/revue-analyse-freudienne-presse-2002-2?lang=fr
https://shs.cairn.info/revue-analyse-freudienne-presse-2002-2?lang=fr
https://shs.cairn.info/revue-analyse-freudienne-presse-2002-2?lang=fr
https://shs.cairn.info/revue-analyse-freudienne-presse-2002-2?lang=fr

FOI&VIE 2024/3-4 La profondeur du sexe, A propos de Shame (2011) de Steve McQueen, pp.89-92

90

(5) Steve McQueen’s
Sense of Release,
Interview Magazine, 2
décembre 2011 (notre
traduction).

(6) Anthony Giddens,

La transformation de
l'intimité. Sexualité,
amour et érotisme dans
les sociétés modernes,
Hachette Littératures
(Pluriel) 1992.

(7) On trouverait

des variantes et des
compléments de cette
thése chez Ulrich Beck,
La société du risque.
Sur la voie d’'une autre
modernité (Flammarion,
2008) et Eva lllouz, Pour-
quoi I'amour fait mal.
L'expérience amoureuse
dans la modernité (Seuil,
2012). Sur la relation
entre postmodernité ré-
flexive et fragilisation des
failles psychologiques,
voir Alain Ehrenberg, La
société du malaise, Odile
Jacob, 2010.

(8) Sur la notion de
sexualité compensatoire
dans le contexte de la
modernité gestionnaire,
voir Christian Walter,

La sexualité comme
antimonde de I'entre-
prise. Réflexion a partir
du film Choses secrétes
(2002) de Jean-Claude
Brisseau, communica-
tion pour le colloque
interdisciplinaire Penser
la sexualité dans les
organisations apres
#MeToo, Université
Paris-Est Créteil et IRG,
2 juin 2025.

(9) Nous empruntons

ici a Klossowski dans
La monnaie vivante
(Losfeld,1970), cette
idée d'une relation entre
économie et érotisme.
(10) Annie Ernaux,

La honte, Gallimard
(Blanche), 1997.

(11) Dans le Séminaire
XXIll, Le Sinthome. Le
terme hontologie est

un jeu de mots entre
ontologie (le discours sur
I'étre) et honte.

pas, il faut avancer dans le film. Avec sa scénariste, la
dramaturge britannique Abigail Morgan, Steve McQueen
se voyait

« comme Columbo et Miss Marple, suivant une piste
[celle de I'addiction sexuelle], sans savoir ce que nous
allions trouver. Je ne voulais pas imposer ma propre
idée sur le sujet. Je voulais trouver notre chemin a
travers lui » (5).

Brandon est beau. Les femmes sont attirées par lui,

mais vont se heurter a ce vide intérieur. Marianne (Nicole
Beharie), une femme de son bureau, en fait 'amere
expérience. Elle I'aborde a la machine a café, séduite
par cet homme qui lui plait, et cherche a nouer avec lui
une relation amoureuse. Dans un diner au restaurant,
alors qu’elle lui parle de I'importance de I'engagement et
de la durée, il lui répond qu'il n’a jamais pu rester avec
une femme plus de quatre mois. Elle se donne pourtant
a lui (trés juste mise en scéne, a la fois pudique et crue —
on ressent les sentiments de Marianne, qui livre son ame
corps contre corps), cherche son visage, mais I'étreinte
s'arréte. Leur rencontre tourne court a cause de I'impuis-
sance sexuelle de Brandon dans une relation lorsqu’elle
devient affective. Il en a honte. Le plan de camera qui
suit I'échec le montre prostré et désespéré devant la
baie vitrée de la chambre d’hétel. La honte pourrait

étre absorbée par I'amour, mais précisément Brandon
n‘arrive pas a aimer. Marianne et lui se séparent et 'on
pourrait dire ici « quel dommage » (What a shame).

Le film montre que le mécanisme physiologique génital
(Pérection) fonctionne, mais seulement en-dehors de
toute relation affective. Par une ellipse de montage
filmique, la scéne qui suit immédiatement I'échec de la
rencontre avec Marianne est celle d'une autre étreinte
sexuelle entre Brandon et une autre femme (on ne sait
pas de qui il s'agit) dans la méme chambre d’hotel. Elle
est trés forte, voire violente (& nouveau remarquable-
ment filmée). Pas de sentiments apparents, du sexe.
De la méme maniére, une des premiéres séquences
du film décrivait une autre rencontre sexuelle aussi
furtive qu'intense, avec une femme élégante (Elizabeth
Masucci) croisée dans un bar a la mode, séduite par
Brandon, et qui s'achevait coitalement dans la rue,
prés des poubelles debout dans la pénombre. Violence
du sexe brut. Intensité des sensations, pauvreté des
relations. Brandon ne parvient pas a relier sexualité et
intimité affective. Le film laisse voir un corps en quéte
perpétuelle de jouissance mais sans jamais atteindre
une satisfaction véritable. Le corps est vu ici comme un
outil de répétition, d'épuisement et de souffrance, plutét
qu’un lieu de liberté ou de désir. Un objet de honte. Le
corps jouit, malgré le sujet.

D’autres femmes passent dans la vie de Brandon,

des prostituées avec qui, a nouveau, se fait le sexe.
Entretemps, on a découvert que Brandon consom-

mait en grande quantité des images pornographiques
(magazines, sites web, etc.). Les a-cotés d’'une addic-
tion dont le sociologue Anthony Giddens a montré (6)
comment elle pouvait traduire la recherche angoissée
d’'une identité mise & mal par les injonctions de la société
postmoderne, une postmodernité qui accroit la vulnéra-

bilité psychique — surtout chez les individus fragiles ou
ayant subi des traumatismes — en retirant les ancrages
collectifs stables qui construisaient le lien social dans

les sociétés prémodernes (7). Steve McQueen filme de
maniére clinique un cadre urbain new-yorkais présenté
comme tres froid, des images de rues de New York
souvent vides de présence humaine, accentuant le
sentiment d’aliénation qui, peut-étre, conférerait au sexe
un réle de compensation pour naviguer tant bien que mal
dans une ville (ou une société) déshumanisée (8).

L'addiction sexuelle serait ainsi une trace de la postmo-
dernité réflexive, comme dans le film Babygirl (2024)

de Halina Reijn, qui présente comme possible une
relation entre I'hyper-rationalisation désincarnée de la
vie professionnelle dans une entreprise high-tech et les
fantasmes érotiques de sa PDG, créant une relation
entre 'économie des biens et I'économie des affects (9).
Mais Steve McQueen ne suit pas cette voie. Comme il
le dit lui-méme dans une interview, « nous avons parlé
a plusieurs sortes de personnes souffrant d’addiction
sexuelle, et nous avons pu vraiment comprendre la
situation, d’une certaine maniére, grace aux personnes
qui les aidaient ». Il laisse entendre que les causes de
I'addiction reléveraient davantage d'un traumatisme
initial ayant créé une faille psychologique (voir plus bas).
L'origine du mal serait & trouver dans le mystére de la
personne blessée qui ignore elle-méme les causes de
sa blessure, et non dans 'impact de structures sociales
pathogenes. Shame présente la recherche de la
jouissance par Brandon comme un acte qu'il entreprend
contre lui-méme, pas a cause d’une réaction contre des
normes sociales ou professionnelles. Il reste cependant
possible de considérer que les deux explications, sociale
et psychologique, ne se contredisent pas puisque,
comme on I'a évoqué plus haut, la postmodernité
réflexive peut accentuer une vulnérabilité psychologique
premiére comme celle de Brandon. Les causes du mal
seraient a la fois endogénes et exogenes, se renfor¢ant
mutuellement. Dans ce cas, Brandon chercherait, par la
jouissance, a se défendre d'un réel invivable. Mais le film
ne tranche pas.

Quéte identitaire désespérée
et « hontologie »

La honte semble inscrite au coeur de I'errance de Bran-
don selon un processus parfaitement décrit par Annie
Ermaux dans son roman La honte (10) : la honte « était
devenue un mode de vie pour moi. A la limite, je ne la
percevais méme plus, elle était dans le corps méme ».
Dans le corps de Brandon, cette honte apparait comme
une malédiction a la fois motrice et conséquence de

ses actes, dessinant un cercle vicieux dans lequel I'acte
sexuel, bien que recherché frénétiquement, devient

un temps et un lieu de dépersonnalisation. Comme

si finalement Brandon ne se supportait qu'a condition
d’étre honteux, exprimant une « hontologie » selon le
mot signifiant de Lacan (11), la honte devenant la seule
trace du réel — une trace de mort — a laquelle il aurait
acceés, au point que I'on pourrait qualifier sa conduite a
partir de I'expression « J’ai honte donc je suis ». Comme
s'il recherchait dans la honte un point de butée, une
limite qui, lorsqu’elle est atteinte, le forcerait a toucher sa


https://www.interviewmagazine.com/film/steve-mcqueen-shame
https://www.interviewmagazine.com/film/steve-mcqueen-shame

réalité propre. La confrontation a la honte fonctionnerait
alors comme une confrontation avec lui-méme, retrou-
vant I'une des caractéristiques connues de I'errance, se
perdre pour mieux se trouver (12).

Pour Brandon, le processus de compulsion sexuelle qui
engendre la honte et le désespoir serait alors comme

un point de relance systématiquement répété et rejoué
dans sa tentative de toucher le réel. C'est 'ambivalence
de l'errance. La honte devient paradoxalement créatrice.
Dans son livre, Nicolas Bedos exprime trés clairement
comment la honte lui permet de se retrouver « comme si
Jjavais besoin de trébucher » (13). Il précise : « La honte,
c’est un poison, c’est aussi un moteur ». D'ou la « soif de
honte » qui participe paradoxalement d’une soif intense
de vie dans une vie blessée, un désir ambigu de se
confronter a une faille qu'il ressent et qui le marque. Une
maniére aussi, peut-étre, d’expérimenter sa pauvreté
devant 'impossibilité de contréler le processus addictif
mortifére.

Nous avons mentionné la justesse de la prise de vue
dans Shame. Du point de vue cinématographique, Steve
McQueen utilise des longs plans fixes et sa caméra ne
détourne jamais les yeux, méme dans les moments les
plus intimes. L'objectif fixe le corps sans fard, expose la
nudité dans un dépouillement qui ne reléve ni de I'éro-
tisme ni de I'obscéne, mais d’une forme d'aliénation. Le
spectateur devient le témoin impuissant de la descente
aux enfers — qui semble inexorable — de Brandon dans
la profondeur du sexe.

L'errance n'est pas totalement erratique, elle est soute-
nue par un fantdme. Brandon est en quéte de lui-méme
par le sexe. Cependant, a cause du sexe, il ne devient
progressivement que 'ombre de lui-méme, et sa vie lui
échappe. En cela on retrouve a nouveau les analyses de
Giddens, qui montre comment une addiction fait obstacle
au projet postmoderne d’autonomie de son destin, et que
la notion méme d'addiction n’existait pas avant I'époque
moderne. A son bureau, Brandon fait I'objet d’apprécia-
tions ambigués, entre admiration et moqueries de la part
de ceux qui I'entourent. Son supérieur hiérarchique I'ad-
mire pour ses capacités de séducteur mais lui reproche
d’avoir encombré son ordinateur professionnel par des
milliers d'images pornographiques. A nouveau apparait
la honte, par 'exposition de la faille : la faille fait honte.
Le regard de son supérieur hiérarchique, sans aucune

reconnaissance pour son travail professionnel, le renvoie
a sa faille sans la moindre compassion. L'errance identi-
taire a pour corollaire une dégradation sociale, poussant
Brandon dans une impasse existentielle.

Finalement, le mal semble tout emporter : mélange des
sens dans les alvéoles de la boite de nuit homosexuelle,
confusion des corps avec deux prostituées ('une des
derniéres scénes, toujours aussi impeccablement fil-
mée), dans une succession de contacts physiques dans
lesquels l'identité sexuelle semble se dissoudre et se
diluer dans une indifférenciation des genres. Renversant
tout sur son passage, la puissance de la jouissance sans
désir, telle une vague de fond, détruit progressivement
lintériorité de Brandon. L'étre s'est défait et s’effondre
dans un rapport désespéré a lui-méme (une des der-
nieres images du film le montre agenouillé sous la pluie
sur les bords de I'Hudson River). La dépersonnalisation
par le sexe semble achevée, comme si I'errance avait
abouti a la dissolution du moi.

Dialogue avec Dieu

Pourtant, a 'intérieur méme de ce processus de des-
truction, une lueur d’espoir semble poindre. Sa sceur
Sissy (Carey Mulligan) est réapparue dans la vie de
Brandon. C'est une chanteuse qui traverse aussi une
crise dans sa vie. On comprend qu'il y a eu un drame
dans leur famille (« Nous venons d'un endroit mauvais
mais nous ne sommes pas mauvais », lui dit-elle) et
que ce drame a pu causer une perte d'appropriation
d’'une tradition, au sens familial du terme, d'une structure
intérieure. Au commencement de leur histoire aurait
existé une faille, une « honte » originaire. lls ne parlent
jamais de leurs parents. Mais le réel est resté caché. En
langage psychanalytique, on dirait que le traumatisme
Nn'a pas été élaboré, parlé. Seule elle est, seul il est,
seuls ils sont. Elle revient vers lui et s'installe chez lui
car elle ne sait plus ou aller — elle aussi s'engage dans
une errance. Commence une cohabitation qui améne
Brandon a devoir changer dans son rapport & lui-méme.
Justement, c’est le moment ou il rencontre Marianne

et ou il a envie de tenter avec elle quelque chose de
différent. Ce qui expliquerait I'entrain de Brandon avant
I'étreinte sexuelle, et le désespoir ensuite (la scéne avec
Marianne, il 'emmene, presque joyeux, a I'hdtel, puis
s'effondre ensuite). Peut-étre espérait-il une relation
amoureuse avec Marianne, mais il échoue.

91

Pour Brandon,

le processus

de compulsion
sexuelle qui
engendre la honte
et le désespoir
serait alors comme
un point de relance
systématiquement
répété et rejoué
dans sa tentative
de toucher le réel.
C’est
I’'ambivalence

de I'errance.

La honte devient
paradoxalement
créatrice.

(12) Arlette Bouloumié,
Avant-propos, in Errance
et marginalité dans la
littérature, op.cit.

(13) Interview dans

Le Point 2753 (1% mai
2025), p.56.

FOI&VIE 2024/3-4 La profondeur du sexe, A propos de Shame (2011) de Steve McQueen, pp.89-92



FOI&VIE 2024/3-4 La profondeur du sexe, A propos de Shame (2011) de Steve McQueen, pp.89-92

92

Le choix

des Variations
Goldberg permet
d’envisager

une issue face

a l'impression
d’inexorabilité
désespérée de
I'errance, apportant
au récit une note
d’espérance. En
contrant le monde
du sexe, la musique
des Variations
apparait comme
une résistance

a la « hontologie »,
comme si elle
s’insérait au coeur
méme de la faille
d’ou jaillit le mal
de la jouissance
sans désir,

ou comme si elle
rejoignait la part
non blessée de
Brandon, celle qui
cherche a vivre

et qui, précisément,
I’améne a écouter
Bach.

(14) Steve McQueen’s
Sense of Release, art.cit.
(15) Georges Migot,
Kaléidoscope et miroirs,
Matériaux et inscriptions,
Centre d’art national
francais (Esthétique et
pensée), 1970, p.132.
(16) Luc 19,10.

(17) Daniel 3, 40.

Les relations entre Brandon et sa sceur deviennent
conflictuelles. Un jour, elle rentre a l'improviste a I'appar-
tement et le surprend en train de se masturber dans la
salle de bain. Un autre jour, elle découvre sur 'écran de
I'ordinateur de son frere les vidéos pornographiques qu'il
regarde. Les conflits entre eux deviennent récurrents.
Elle lui demande d’ou vient sa colére. A la suite des
découvertes de sa sceur, il décide de se débarrasser de
tout le matériel pornographique qu'il a chez lui, dans un
mouvement de rejet dont la violence exprime presque
une force de survie, le film montrant les sacs poubelles
pleins qu'il a jetés sur le trottoir d’'une rue nocturne de
New York, comme un écho a la scéne sexuelle du début
prés des poubelles. On entre-apergoit que I'épreuve de
la cohabitation avec sa sceur pourrait le conduire a une
renaissance. Elle lui dit qu'ils doivent prendre soin

I'un de I'autre. Comme frére et sceur. Mais il la met
dehors violemment. Elle quitte 'appartement, désespé-
rée.

Elle va alors chercher a se suicider. L'on sait que le
suicide peut étre causé par la honte, ce qui oriente vers
la piste du traumatisme familial originaire. Alors que
Brandon rentre en métro, un suicide sur les voies arréte
la rame. Il a alors l'intuition que sa sceur est en danger.
Par un sursaut de vie, courant dans les rues de New
York jusque chez lui, il arrive juste a temps et la trouve
inanimée en sang dans la salle de bain, mais la sauve. A
I'hopital, Ils se retrouvent frére et sceur.

Steve McQueen a clairement indiqué que la musique
dans Shame devait révéler la vie intérieure des per-
sonnages (14). Une scéne montre Brandon écouter
I'Aria des Variations Goldberg (vers 1740) de Jean-
Sébastien Bach, la musique de 'Europe des Lumiéres.
Steve McQueen a expliqué que le choix des Variations
Goldberg répondait a la volonté de conférer a Brandon
un point d'ancrage face au chaos de sa vie. La splen-
dide sarabande lente de I'Aria perce l'inexorabilité de la
dépendance sexuelle, troue I'espace fermé de I'emprise
mortifére de I'addiction. L'écriture musicale fondée sur
le principe directeur de la basse continue (dont les
Lumieres marquent 'apogée) semble ici merveilleuse-
ment provoquer chez Brandon un retour au désir. Un
retour a la vie.

En effet, les Variations sont construites sur une struc-
ture répétitive créatrice, a I'opposé de la répétition de
I'addiction et la jouissance sans désir de Brandon. La
basse continue, par la technique du contrepoint, peut
figurer musicalement le fopos inversé de la compulsion
sexuelle et jouer le rble d’un principe organisateur,

un moment dans lequel Brandon, quand il écoute les
Variations, pourrait échapper a la spirale autodestructrice
qui le ronge. L'Aria initial est suivi de 30 variations et
d’'un retour final a I'Aria, comme une réconciliation, un
aboutissement. Le mouvement contrapuntique résonne
comme un appel a 'équilibre spirituel. Le choix des
Variations Goldberg permet d’envisager une issue face

a l'impression d'inexorabilité désespérée de l'errance,
apportant au récit une note d'espérance. En contrant

le monde du sexe, la musique des Variations apparait
comme une résistance a la « hontologie », comme si elle
s'insérait au coeur méme de la faille d’ou jaillit le mal de

la jouissance sans désir, ou comme si elle rejoignait la
part non blessée de Brandon, celle qui cherche a vivre et
qui, précisément, 'améne a écouter Bach.

On sait que Bach signait ses partitions par les mots

Soli Deo Gloria (a la seule gloire de Dieu). Il est alors
légitime de considérer que, dans Shame, la musique des
Variations crée une ouverture a la transcendance, une
voie de guérison. De quelle maniére ? Nous en propo-
sons I'explication suivante. En cherchant & faire corps
avec 'ordre contrapuntique des Variations, tout se passe
comme si Brandon recherchait une forme de guérison
charnelle, recevant des Variations quelque chose de ce
vers quoi elles tendent, comme un mystére d'incarna-
tion dont le canal serait ici la musique des répétitions
harmoniques.

On peut aussi noter que Brandon utilise une platine

a disques vinyles, un support matériel a la musique
céleste. Steve McQueen a dit qu'il cherchait quelque
chose de physique : « Je voulais que [Brandon] ait une
sensation de matérialité par rapport a la musique ».
Comme si rien de céleste ne pouvait advenir en dehors
de la présence de la matiére, renvoyant a I'importance
du corps dans la voie de la rédemption. Par le choix

de la platine vinyle, la musique se présente comme

une matérialité, mais porteuse d’un sens spirituel. Le
compositeur Georges Migot (1891-1976) aimait dire que
« le divin n'est pas dans la matiére sonore, il est dans la
musique » (15).

Pourrait-on aller plus loin sans trahir 'intention de Steve
McQueen ? La basse continue pourrait représenter pour
Brandon une voix musicale qui indiquerait une voie a
suivre pour sortir de I'addiction, comme un canal de
rédemption, un appel de vie qui vient d'un ailleurs. En
acceptant cette idée, nous pourrions nommer Dieu cet
ailleurs et considérer que Dieu parle par ce canal. Les
moments ou Brandon écoute Bach, ou les scénes dans
lesquelles on entend des morceaux de Bach, pourraient
alors se voir comme des moments de dialogue avec
Dieu. Tout comme le retour de sa sceur, et la relation

qui s'installe entre eux et qui, malgré les conflits et la
tentative de suicide, aménera Brandon a basculer du
cOté de la vie. Il serait alors possible de considérer que,
ici aussi, Dieu parle par la relation entre frére et sceur,
et que ces moments, méme dans les refus de Brandon,
seraient également des moments de dialogue avec Dieu.
Il serait alors possible de lire ces moments d’espoir, qui
trouent la désespérance de I'addiction sexuelle de Bran-
don, dans le sens de I'évangile de Luc : « Je suis venu
chercher et sauver ce qui était perdu » (16).

Un film trés puissant, excellemment bien filmé, qui
nous permet de méditer sur le mystére du mal et de la
sexualité a partir d’un triptyque désespéré construit sur
le corps, la jouissance et la honte. Mais un triptyque qui
débouche sur une note d’espérance. Nous ne sommes
pas condamnés a la honte a cause de la sexualité car
« il n’est pas de honte pour qui espere en [Lui] » (17).
La derniére image du film montre Brandon dans le
métro. Une femme, qu'il avait déja croisé au début du
film, lui sourit. Lui fait un signe. Un autre monde semble
possible. L'image s'arréte. Brandon entend-il la voix qui
I'appelle ? Le film reste volontairement sur une interro-
gation.


https://www.interviewmagazine.com/film/steve-mcqueen-shame
https://www.interviewmagazine.com/film/steve-mcqueen-shame

1995-2025
France Quéré aujourd’hui : /
une foi vive, une pensée libre

e

A I'occasion des 30 ans
de sa disparition,
journée d’études avec
Stéphane Lavignotte,
Caroline Bauer,
Marguerite Léna,
Gemma Durand,
Olivier Abel,
Anne-Cathy Graber,
Elisabeth Parmentier,
Céline Rohmer,
Esther Lenz
et Frédéric
& Rognon.

: A

" . Vendredi
%28 novembre
2025
9h-17h

Institut
protestant
de théologie,
83 bd Arago, Paris

Entrée libre
sur inscription

FOI & VIE

-
Forum § rondation
Bersior

protestant Regards profestants

INSTITUT I t

PROTESTANT z
deTHEOLOGIE REFORME

—_




FOI&VIE 2024/3-4 Actualité du livre, pp.94-95

Actualité du livre

Thomas Wild

[ 'ﬁ.
e

MATTH.I.I:E.U AR
ALBERSE

fayard

Paris, Fayard, 2025,
512 pages, 25 €,

ISBN 978-2-213-71163-
8.

(1) Matthieu Arold est
professeur d'histoire a la
Faculté de théologie pro-
testante de I'Université
de Strasbourg et corres-
pondant de I'Académie

des inscriptions et belles-

lettres. Spécialiste de la
Réforme et du protes-
tantisme au 20° siécle, il
est aussi 'auteur, chez
Fayard, d'une biographie
de Luther (2017).

Albert Schweitzer
Matthieu Arnold

Les livres ayant pour sujet Albert Schweitzer se
comptent par centaines, plusieurs films et séries télévi-
sées ont été réalisés sur le célébre Alsacien, médecin de
la forét vierge, Prix Nobel de la paix. Matthieu Arnold (1)
lui-méme a publié plusieurs livres sur Schweitzer : Albert
Schweitzer — les années alsaciennes 1875-1913 (Stras-
bourg, Editions la Nuée Bleue, 2013), Albert Schweitzer :
la compassion et la raison (Lyon, Olivétan, 2015), Prier
quinze jours avec Albert Schweitzer (Bruyéres-le Chétel,
Editions Nouvelle Cité, derniére édition 2025), Albert
Schweitzer, prédicateur (Strasbourg, AFAAS, 2021). Par
ailleurs, dans la littérature sur Schweitzer, les louanges
dithyrambiques sont Iégion, mais existent aussi et depuis
longtemps des jugements dévastateurs sur sa pensée et
SON ceuvre.

Pourquoi un nouveau livre sur Albert Schweitzer ? Dans
I'avant-propos, Matthieu Arnold explique les raisons de
sa démarche. Schweitzer a écrit sa propre biographie
dans plusieurs publications, et c’est une grande tentation
pour le biographe de paraphraser celles-ci. Arnold a pris
le parti de considérer les écrits schweitzeriens comme
des sources parmi d'autres, et d’analyser également sa
volumineuse correspondance, ses sermons, (autant en
Alsace qu'a Lambaréné), ses discours et ses publica-
tions moins connues. C’est un travail de Romain, tant
les documents sont abondants. Les 78 pages de notes
témoignent du sérieux de I'auteur ! Arnold est guidé par
le souci de comprendre plutdt que de juger, et donne
ainsi un portrait tout en nuances. Il replace les attitudes
et prises de position de Schweitzer dans la culture et
I'ambiance de son temps. Ce qui fait aussi ressortir

des convictions a contre-courant, et permet au lecteur
d’éviter les anachronismes.

En un peu moins de 400 pages, Arnold nous livre une
version extrémement détaillée de la vie de Schweitzer
et de celle de ses proches, famille, amis, collégues,
collaboratrices et collaborateurs en Afrique et en Europe.
Une dimension la plupart du temps négligée de son
parcours est la conviction de Schweitzer faisant fi des
nationalismes et s'opposant au colonialisme en raison
des souffrances qu'il entrainait. Né allemand, suivant
une scolarité et un parcours universitaires dans une
Alsace faisant partie du Reichsland, il correspond avec
sa famille en francais et ne se laisse guére entrainer
dans des considérations nationales, & un moment ou
I'antagonisme entre France et Allemagne est extréme-
ment fort.

Nourrisson fréle, il se développe et devient un jeune
homme vigoureux, doté d'une force de travail intellectuel
impressionnante, et cumule des études théologiques,
philosophiques et musicales. Agé de 21 ans, il décide
qu'il se consacrera a un travail humanitaire a partir de

ses 30 ans. Du coup, il essaie d’avancer trés vite dans
ses différents domaines de prédilection, la philosophie,
I'étude du Nouveau Testament et la musique.

Ses études 'aménent de Strasbourg a Paris et & Berlin.
Son premier doctorat porte sur le philosophe Kant
(1899), et son travail est bien regu dans les cercles
spécialisés.

Par contre, ses premiers travaux sur le Nouveau Testa-
ment regoivent un accueil plutét frais de la part de ses
collégues. La thése centrale qu'il développera toute sa
vie et qui fait aujourd’hui consensus dans la recherche
sur le Nouveau Testament est que Jésus tout comme
Paul étaient imprégnés des convictions eschatologiques
du judaisme de leur époque. Le livre d’Amnold est trés
complet : il rend compte des influences que Schweitzer
a subi, de la réception de son travail & cette époque...
et signale aussi les theses de Schweitzer qui manquent
parfois de nuances. Schweitzer refuse de choisir entre
une carriére universitaire et un parcours pastoral, sans
pour autant négliger la musique. Il s’en faut de peu qu'il
n'échoue a I'examen pour obtenir le certificat d’aptitude
aux fonctions pastorales : méme quelqu’un doté de
capacités de travail exceptionnelles rencontre un jour
ses limites.

Il devient directeur du Séminaire protestant (Stift), vicaire
a Saint-Nicolas. Nous apprenons aussi la genése de son
idylle avec Héléne Bresslau, un pacte d’amitié puissant
les lie a partir de mars 1902 et ce pendant dix ans. Leurs
amis les voient comme un couple, ils mettent longtemps
a franchir le pas et se marier. Cela se fera juste avant le
départ a Lambaréné en 1913.

Schweitzer relate dans son autobiographie comment la
lecture d’un article du journal des missions évangéliques
de Paris (SMEP) I'a amené sur le chemin de Lamba-
réné. Arnold a étudié ce qui a précédé cette décision :
Schweitzer pensait pouvoir aider de jeunes gens sur la
mauvaise pente a se ressaisir et a prendre le chemin
d’une vie honorable. Mais il ne trouve guére de candi-
dats pour bénéficier de son intention généreuse.

Ses démélées avec la SMEP pour pouvoir se rendre

en tant que soignant dans la région de 'Ogoué sont
également analysées avec minutie. Le comité de cette
mission est perplexe par rapport a la proposition de ce
théologien libéral de nationalité allemande, mais finit par
I'accepter. Arnold souligne que Schweitzer aurait trés
bien pu postuler dans une mission allemande, ce qui
aurait été bien plus simple pour lui ! Il finit par emporter
I'adhésion du comité, et entreprend des études de méde-
cine complétes, a 'age de 30 ans (1905-1910), tout en
enseignant a la Faculté de théologie protestante.

A Lambaréné, la vie est difficile, et tout est & construire,
dans des conditions rudimentaires. Rapidement, les
malades, tant africains qu’européens, accourent.
Schweitzer réussi a continuer son travail intellectuel,

a entretenir ses capacités d'organiste-concertiste. Et il
assure des cultes sur place, s'adressant & un public tout
nouveau pour lui ! Schweitzer souffrira en raison des
soupcons qui péseront sur lui comme citoyen allemand



durant la Premiére Guerre mondiale. C’est grace a
un prét de la SMEP qu'il pourra continuer le travail a
Lambaréné jusqu’au rapatriement en France, comme
prisonnier de guerre.

La période de son incarcération en tant que citoyen
allemand est elle aussi relatée en détail, de méme que
son retour en Alsace par la Suisse dans le cadre d’un
échange de prisonniers. Mais tous ses projets semblent
alors réduits a néant, il est fortement endetté, il est
comme « une piéce oubliée sous un lit ». Et il doit subir
des opérations chirurgicales, qui le laissent affaibli.

La biographie d’Arnold montre comment Albert Schweit-
zer a pu rebondir et reconstruire sa vie, notamment
gréce au cercle local et international d’amis. Il décrit
aussi l'attitude spirituelle de Schweitzer au moment ou
les cultes célébrant la victoire de la France et les martyrs
de la guerre sont légion. Schweitzer parle de la guerre
comme d’une horreur, et indique qu’elle devrait plutot
amener a une confession des péchés.

Dés I'entre-deux-guerres, Schweitzer fait de nombreux
et longs séjours a Lambaréné, reconstruit puis agrandit
I'hopital. En 1927, il participe & une rencontre internatio-
nale des missions ou il fait des recommandations pour
I'application des droits de 'homme a I'Afrique. C’est la
suite logique de la dénonciation des génocides commis
en Afrique dés avant son départ, de sa conviction que
pour réparer les atrocités liées a la colonisation, I'envoi
de médecins, d’enseignants et de personnes dévouées
était absolument nécessaire.

Maintenant indépendant de la SMEP — a laquelle il a
remboursé ses dettes — il reste donc en relation avec le
monde de la mission. Les tournées européennes ne sont
pas des vacances en famille — sa femme et sa fille ne le
voient pas souvent ! Il lui faut assurer concerts d’orgue
et conférences pour financer son hopital.

Il passe la Seconde Guerre mondiale a Lambaréné et
aprés un périple aventureux, son épouse d’origine juive
réussit a la rejoindre. Lorsqu’elle rentre en Europe en
1946, Schweitzer reste sur place ... Sa fille Rhéna se
marie en 1939 a Paris, en 'absence de Schweitzer, qui
n’est informé que bien plus tard. Le travail de I'hdpital se
poursuit au ralenti, des soutiens américains a partir de
1942 lui permettent in extremis de poursuivre le travail.

Schweitzer devient véritablement un héros pour les

USA aprés 1945. |l finit par faire un voyage sur place
avec son épouse en 1949, ce qui accroit sa popularité.
Du coup, sa célébrité grandit aussi en Europe. Mais
lui-méme reste maintenant a Lambaréné. Livres, photos,
articles de journaux y compris dans la presse francaise
et protestante, un film sur lui, une piéce de théatre (I/ est
minuit D" Schweitzer, de Gilbert Cesbron) contribuent

a entretenir cette célébrité. En 1953, c'est 'apogée :
Schweitzer regoit le Prix Nobel de la Paix pour 1952. La
remise a lieu en 1954. Et Schweitzer met ensuite sa no-
toriété en jeu pour lutter de nombreuses maniéres contre
I'arme atomique (ce qui irritera quelque peu le général
de Gaulle), notamment par des discours radiodiffusés

et une publication remarquablement documentée. Il se

95

situe ainsi dans la mouvance internationale pacifiste,

et participe a plus d'un appel pour la paix. Cela lui vaut
quelques ennuis et critiques. Mais il écrit, serein : « Tout
ce qu’on peut dire ou écrire contre ma personne glisse
sur moi comme l'eau sur les plumes d’une oie ».

Arnold analyse avec discernement comment Schweit-
zer a vécu la colonisation et la décolonisation. Il rend
compte des remarques deSchweitzer sur les différentes
crises qui ont traversé les jeunes pays africains. Le livre
ne tait pas les publications critiques parfois dévastatrices
portées sur la personne et I'ceuvre de Schweitzer et sur
leur réception. Les nombreuses citations permettent de
se faire une opinion sur les accusations de colonialisme,
d’autoritarisme, de racisme, de méme sur la qualité mé-
dicale (contestée) de I'hdpital. Enfin, Arnold montre que
les relations de Schweitzer avec les Gabonais étaient
empreintes de respect et de reconnaissance mutuels.

L'ouvrage d’Arnold fourmille de détails, d’anecdotes, de
rencontres et d'échanges de courriers avec des person-
nalité marquantes de son temps impossibles a rendre ici.
Au fil des pages, un portrait tout en finesse se dessine,
respectueux sans pour autant étre obséquieux. Gageons
qu'a l'avenir, ce livre fera référence sur cette personna-
lité unique du 20¢ siécle. (Th.W.)

Entre mémoire narrative et dynamique

théologique : relire les Actes des Apotres
63¢ Cahier biblique du prochain numéro de Foi&Vie (2025/1)

« Le dossier des Actes est complexe : en 'ouvrant, on se confronte a I'histoire
racontée par les Actes ainsi qu’a I'histoire du livre des Actes lui-méme — ceuvre
de troisieme génération — dans un jeu de miroir entre réalité passée et présente,
entre mémoire collective et relecture identitaire. Dans cet aller-retour entre passé
reconstruit et présent ecclésial, se joue I'une des questions fondamentales du
texte : comment se comprendre et se dire comme communauté croyante, a la
lumiére des événements pascals, dans un enracinement juif et une ouverture
au monde gréco-romain ? (...) Si certains y voient les linéaments d'une identité
chrétienne, d'autres (...) mettent en garde contre des catégories trop figées ou
anachroniques. Cela dit, nous pouvons nous accorder sur le caractére évolutif
du texte des Actes : (...) les personnages évoluent, tout en reflétant le chemine-
ment théologique d’un auteur, d’'une communauté, et les changements socio-
religieux qui s'opérent dans son environnement. Ce cahier entend explorer cette
dynamique constitutive (...), il s'intéresse a la construction d’un sens grace a la
narration et s'ouvre aux enjeux actuels théologiques et ecclésiaux des Actes. »

Un cahier piloté par Sara Schulthess et Valérie Nicolet, avec des articles
d’'Odile Flichy, Steeve Bélanger, Amata Mbani, Jonathan Bersot, Miriam Jaillet,
James M. Morgan, Régis Burnet et Juliette Marchet.

FOI & VIE

83 boulevard Arago, 75014 Paris

Directeur de la publication : Frédéric Rognon

Comité de rédaction : Guy Balestier, Caroline Bauer, Jéréme Bord,
Nicolas Cochand, Beat Félimi, Sébastien Gengembre, Stéphane Lavignotte,
Manon Millet, Olivier Millet, Pierre-Olivier Monteil, Marc Frédéric Muller,
Valérie Nicolet, Annie Noblesse-Rocher, Michel Rodes, Frédéric Rognon,
Jean de Saint Blanquat, Eran Shuali, Jane Stranz et Thomas Wild.
Actualité du livre : Beat Follmi

Publié par I'Association des amis de la revue Foi&Vie

Abonnement et téléchargements gratuits : www.foi-et-vie.fr

ISSN : 2496-4832

FOI&VIE 2024/3-4 Actualité du livre, pp.94-95



FOI&VIE 2024/3-4 Les Eglises et la guerre, p.96

DOCUMENTS

Tous les textes de
Foi&Vie sont gratuite-
ment téléchargeables
(par numéro ou par
article) contre ins-
cription sur notre site
www.foi-et-vie.fr

Il serait regrettable
que les Eglises
chrétiennes,
apreés avoir, dans
les guerres
précédentes,
adopté

si légérement

une attitude
nationaliste

et militariste,
prennent
maintenant

et tout aussi
Iégérement une
attitude neutre

et pacifiste.

En toute humilité,
sans phrases,
elles prieront
aujourd’hui pour
une paix juste,
elles affirmeront
a tous les peuples
qu’il vaut la peine
de combattre

et de souffrir pour
une telle paix.

Il'y a 85 ans dans Foié&Vie :

Les Eglises et la guerre
Karl Barth

(Extraits de la lettre envoyée par Karl Barth aux lecteurs
de Foi&Vie 'automne 1939. D’abord publiée dans le

n® 41/1 (janvier-février 1940) mais avec de nombreux
passages censurés, elle sort en entier dans le numéro
d’Esprit d’avril 1940 puis dans celui de Foi&Vie des mois
de mai-juin (41/3), pp.242 a 250.)

(...) LEglise de Jésus-Christ ne peut et ne veut pas

faire la guerre. Elle ne peut et ne veut que prier, croire,
espérer, aimer, annoncer et écouter I’Evangile. Elle sait
que I'événement qui aide véritablement, éternellement,
divinement les pauvres hommes, n'est pas le fait de la
force militaire ni d’aucun effort humain, mais I'ceuvre de
I'Esprit de Dieu (Zacharie 4,6). Dans la cause des Alliés,
elle ne verra donc pas la cause de Dieu, elle ne préchera
pas la croisade contre Hitler. Le Crucifié est mort aussi
pour Hitler et pour tous les hommes désemparés qui, de
gré ou de force, suivent son drapeau.

Mais précisément parce qu'elle connait cette justification
Que NoUS Ne pouvoNs NOUS Procurer Nous-mémes par
aucun moyen, mais seulement recevoir de Dieu, elle ne
peut rester indifférente, neutre, lorsqu’il s'agit de droit,
lorsqu’on cherche a affirmer une justice humaine tant
soit peu acceptable en face de ['injustice criante, débor-
dante. Dans de telles circonstances, I’Eglise ne peut
taire son témoignage. Elle doit affirmer que la volonté
de Dieu est d’établir cette justice, qu'il en a chargé les
autorités politiques et qu'il leur a conféré pour cela le
pouvoir du glaive. Elle doit affirmer que les autorités, qui
cherchent a protéger le droit, Iégitiment ainsi leur propre
existence et sont fondées a réclamer I'obéissance de
leurs citoyens, malgré les fautes inévitables dont elles
peuvent, par ailleurs, se rendre coupables. Il serait
regrettable que les Eglises chrétiennes, aprés avoir,
dans les guerres précédentes, adopté si légérement
une attitude nationaliste et militariste, prennent main-
tenant et tout aussi Iégérement une attitude neutre et
pacifiste. En toute humilité, sans phrases, elles prieront
aujourd’hui pour une paix juste, elles affirmeront a tous
les peuples qu'il vaut la peine de combattre et de souffrir
pour une telle paix. Elles n’inculqueront pas, certes, aux
peuples démocratiques, qu'ils sont des croisés de la
cause divine. Mais elles leur diront qu’a cause de Dieu,
nous pouvons et devons étre humains vraiment et nous
défendre avec I'énergie du désespoir contre ['irruption
d'une patente inhumanité. Elles avertiront enfin les
chrétiens d’Allemagne, le peuple allemand tout entier.
Elles leur diront : « Votre affaire n’est pas bonne ! Vous
vous trompez ! Abandonnez cet Hitler | Ne faites pas
cette guerre qui est sa guerre ! Retournez pendant qu'il
est encore temps ! ». Pourquoi les représentants et les
organes du mouvement cecuménique des Eglises sont-
ils restés si diplomatiquement muets pendant toutes ces
derniéres années et méme pendant ces derniers mois,
si lourds d’événements désastreux ? Comme si I'Eglise
n'avait plus a remplir 'office prophétique de Jésus-
Christ ? I Comme si elle ne devait plus faire fonction

de sentinelle ? ! Pourquoi a-t-on entendu et entend-on

encore dans certains milieux chrétiens des voix mal ins-
pirées d’'un défaitisme eschatologique qui, en face de la
détresse du monde, se contentent de remarquer presque
avec satisfaction que les adversaires d’Hitler ne sont pas
non plus des saints ? Connaitre |a sainteté de Dieu ne
nous dispense pas du devoir de résistance qui s'impose,
au contraire | Dans tous les pays, I'Eglise aura beaucoup
a consoler dans les temps sombres au devant desquels
nous allons. Mais elle ne pourra consoler vraiment que si
elle avertit en méme temps, sans haine, sans phari-
saisme et sans illusion sur la bonté des hommes, que

si elle dit clairement que la résistance est aujourd’hui
nécessaire. (...)

Il serait peu chrétien, et, par conséquent, peu sage,

de faire toutes ces réflexions sans se souvenir que
'homme propose - et il doit proposer ! — mais que Dieu
seul dispose. Nous devons prendre nos responsabilités
politiques et, s'il le faut, militaires. Mais il ne dépend pas
de nous d’en décider l'issue. Nous n'aurions pas lieu

de nous étonner et de nous plaindre si tout se termi-
nait autrement que nous ne I'espérons et si nos plans
se trouvaient contrecarrés. Humainement parlant, on

ne saurait prévoir a coup sar quelle sera l'issue de la
guerre. (...) Nous ne savons pas s'il ne convient pas de
mettre un point d'interrogation apres les paroles si déli-
bérément décidées : Il faut en finir | Nous ne savons pas
si les peuples de I'Europe ne sont peut-étre pas destinés
a s'opposer en vain a cet ennemi et finalement a mener
sous son autorité une vie sans dignité comme celle des
chrétiens d’Allemagne d'aujourd’hui. Nous nous défen-
dons contre une telle menace. Mais nous n’'aurions pas
lieu de murmurer si, malgré tout, elle devenait une réalité
pour nous. Soyons au clair : nous n’aurions que ce que
nous méritons. L'emploi que nous avons fait de ce don
de Dieu qu’était pour nous ce reste d’humanité libre, de
droit démocratique et surtout de liberté de 'Evangile, n'a
pas été tel que Dieu nous doive de nous les conserver.
Sa grace seule peut nous les conserver.

Sommes-nous préts a reconnaitre sa grace, alors méme
qu’elles ne nous seraient pas conservées ? Sommes-
nous préts a accepter une situation dans laquelle la
confession désarmée de Jésus-Christ serait la seule
chose qui resterait a faire ? Sommes-nous préts a rester
fideles méme alors a notre Dieu et a trouver en lui seul
notre dignité ?

La réponse a ces questions montrera si nous sommes
en droit de nous défendre, si nous le faisons en bonne
conscience et si nous pouvons demander I'aide de Dieu
du fond de notre cceur. Nous devons étre préts a ce
que Dieu contredise a notre « Il faut en finir » et nous
conduise tout autrement que nous ne le voudrions.
Préts a lui obéir encore dans ces circonstances. S'il en
est ainsi, notre résistance actuelle est légitime. Nous
pouvons I'accomplir joyeusement et en toute confiance.
Quoi qu'il arrive, Dieu régnera, nous pouvons le savorr,
et aussi qu'il ne fait point de fautes. (...)


https://www.foi-et-vie.fr/

