
27

FO
I&

VI
E 

20
24

/3-
4 U

ne
 pa

ro
le 

de
 pa

ix 
qu

i n
e s

oit
 pa

s t
rio

mp
ha

nte
 (s

yn
thè

se
), 

pp
.27

-2
8

Une parole 
de paix 
qui ne soit pas 
triomphante 
(synthèse)
 

Madeleine Wieger*

La controverse théologique sur la guerre oppose 
traditionnellement ceux qui essayent de fixer les 
conditions d’une guerre juste aux tenants d’un 
pacifisme strict. Mais lors des Rendez-vous de la 
pensée protestante, un consensus s’est dégagé 
dès l’ouverture des débats : la guerre juste n’existe 
pas. Si elle a lieu de facto, elle n’existe pas de jure. 
Dès lors, la guerre est reléguée du côté de l’impen-
sable. Lors de ces Rendez-vous, elle a été traitée 
souvent comme un cas particulier d’application du 
cinquième commandement. Faire la guerre revient 
à tuer, si bien que l’un et l’autre sont frappés par le 
même interdit : « Tu ne tueras pas ».

Est-ce aussi simple ? La manière la plus adéquate 
de penser la guerre est-elle de la définir comme 
une tuerie ? D’un point de vue théologique, la 
guerre est ainsi placée du côté du péché. Aurore 
Dumont oppose la guerre, expression de la frag-
mentation du monde, à une théologie de l’unité de 
la création première. La guerre, en ce sens, est un 
révélateur de la chute et du péché dans son carac-
tère structurel, comme une forme du mal dont tout 
être humain porte la responsabilité, même s’il ne l’a 
pas expressément voulu. Frédéric Chavel souligne 
lui aussi que l’état normal du monde tel que nous y 
vivons est le conflit. Mais il plaide pour un traite-
ment doux de la conflictualité, de telle sorte que la 
guerre n’apparaisse pas comme une fatalité, mais 
demeure isolée dans son anormalité : il ne s’agirait 
pas d’admettre la guerre par simple réalisme.

Selon Murielle Minassian, il ne s’agit pas non plus 
d’opposer à la guerre une réaction réaliste. Il n’y a 
pas de moindre mal qui consisterait à prendre les 
armes seulement pour se défendre. Plusieurs inter-
venants ont prôné l’éthique radicale de l’amour des 
ennemis (Matthieu 5,44). La pratique de cet amour 
sans limites s’impose pour des raisons d’ordre 

christologique, explique Murielle Minassian, comme 
une imitation de Jésus-Christ. Gheorghe Socaciu 
présente Martin Luther King comme l’exemple 
d’une transposition de cette éthique dans le do-
maine spirituel, à travers une démarche concrète : 
pour parvenir à aimer son ennemi, examiner son 
propre péché, considérer que mon ennemi a peut-
être des amis, et renoncer à le vaincre.

La radicalité du précepte donne au cinquième com-
mandement toute son ampleur. Mais le mal systé-
mique qu’est la guerre n’appelle-t-il pas en remède 
un bien tout aussi structurel ? Le précepte d’aimer 
ses ennemis relève d’une exhortation adressée 
aux individus chrétiens. Reste que la réponse à la 
guerre doit être projetée à l’échelle des structures.

C’est du moins ce que suggère Luca Marulli à partir 
de l’évangile de Marc. La structure bien faisante 
que les écrits néotestamentaires invitent à opposer 
aux forces du mal porte un nom : c’est le Royaume 
de Dieu. Ce dernier ne s’instaure pas selon une 
logique impérialiste, mais sur le mode du renonce-
ment à la conquête, puisque Jésus n’impose pas sa 
présence, mais se laisse exclure.

Le Royaume est toutefois une réalité eschatolo-
gique. Peut-elle être anticipée de manière non 
fragmentaire, sur un mode structurel ? Oui : dans 
l’Église, répondent nos intervenants. Il est frappant 
que les questions d’ecclésiologie s’imposent dès 
lors qu’ils tentent de passer de l’éthique individuelle 
de la non-violence à la construction collective de 
la paix. L’Église est dans le monde, mais elle n’est 
pas du monde : cette tension est l’enjeu du débat. 
Neal Blough dénonce l’identification souvent trop 
rapide des Églises protestantes aux nations dans 
lesquelles elles se trouvent et plaide pour une 
ecclésiologie qui assume la notion de catholicité. 
Aurore Dumont et Gheorghe Socaciu exhortent les 
Églises à se positionner face aux États pour leur 
prêcher la paix dans le langage théologique qui leur 
est propre. Les Églises devraient-elles pour autant 
se mettre à part pour constituer un laboratoire de la 
non-violence collective ? Plus qu’un devoir théolo-
gique, c’est peut-être là un réflexe d’Église minori-
taire, souligne un des participants : est-il seulement 
possible de laisser la guerre aux autres, en isolant 
l’Église de la société qui l’environne ? Une partici-
pante rappelle qu’en ecclésiologie luthéro-réformée, 
l’Église elle-même s’envisage comme pécheresse, 
et donc en déficit par rapport au Royaume de Dieu.

Le théologien mennonite Neal Blough invite à sortir 
de ces alternatives en essayant de penser l’Église 
dans le temps. Pour que les Églises puissent 
contribuer à l’édification collective de la paix même 
en-dehors de leurs frontières, il faut du temps – il 

* Enseigne la théolo-
gie systématique à la 
Faculté de théologie 
protestante de l’Univer-
sité de Strasbourg et 
est membre du Conseil 
d’administration des 
Rendez-vous de la 
pensée protestante.

(...) Il faut 
du temps – 
il faut entrer 
dans une 
temporalité 
différente 
permettant de 
passer de l’éthique 
individuelle 
à une construction 
collective 
de la paix. Il s’agit 
d’abord 
d’un temps pris 
pour regarder 
la guerre 
de plus loin. 
La coïncidence 
entre la guerre 
d’Ukraine 
et les Rendez-vous 
a eu peu 
d’influence 
sur nos 
discussions, 
et pour cause : 
cette guerre nous 
a pris par surprise. 



28
faut entrer dans une temporalité différente per-
mettant de passer de l’éthique individuelle à une 
construction collective de la paix. Il s’agit d’abord 
d’un temps pris pour regarder la guerre de plus 
loin. La coïncidence entre la guerre d’Ukraine et 
les Rendez-vous a eu peu d’influence sur nos 
discussions, et pour cause : cette guerre nous a 
pris par surprise. Et il serait inquiétant que la guerre 
ne nous surprenne plus. Mais le traitement de la 
guerre sur le plan de l’éthique requiert qu’on n’en 
reste pas là et qu’on prenne le temps de la consi-
dérer longuement, même et surtout lorsqu’elle n’est 
pas à nos portes. L’enjeu, dès lors, n’est plus de 
décider si les Églises devraient constituer de petits 
bastions de non-violence, mais d’y mettre en œuvre 
le slogan ainsi reformulé : « Si tu veux la paix, 
prépare la paix », en parlant de guerre et de paix 
au catéchisme, en créant des formations universi-
taires sur l’économie de paix ou sur la médiation 
civile des conflits, etc. En définitive, l’Église serait 
Église non pas en anticipant le Royaume par un 
pacifisme exemplaire jeté à la face du monde, mais 
plutôt en embrassant sa condition d’Église dans le 
temps et en déployant sa compétence en matière 
de construction d’une paix durable. À l’anomalie 

de la guerre, elle n’opposerait pas seulement la 
conflictualité douce, ni quelques accalmies dans 
un monde fragmenté, mais la paix offerte comme 
norme.

En définitive, le sujet abordé cette année aux 
Rendez-vous a mis au jour des tensions d’ordre 
théologique (plutôt que de véritables oppositions) 
dans des lieux parfois inattendus :

la tension entre une anthropologie pessimiste et la 
vision optimiste d’un chrétien rendu capable de trans-
former la société ;

la tension entre une conception de l’Église comme lieu 
de résistance, légitime pour promouvoir une forme de 
limpidité morale, et l’Église où la saleté de la guerre 
pénètre inévitablement, puisque nous y sommes ;

la tension – connexe – entre l’Église et le Royaume, 
entre l’ici et l’après : anticiper le Royaume, contre 
le monde, ou endurer avec le monde ce dont nous 
sommes coresponsables, en attendant le Royaume ;

des tensions en matière d’interprétation de la Croix, 
située à mi-chemin entre la création originelle et le 
Royaume à venir : la Croix est-elle un lieu de salut 
ou un objet d’imitation ?, signifie-t-elle la singularité 
incomparable de la destinée du Christ, ou s’agit-il 
d’une clé pour s’exercer à une non-violence analogue 
à celle de Jésus ?

Ces tensions sont peut-être l’expression d’une 
différence fondamentale – non pas une divergence 
insurmontable, mais deux gestes théologiques 
ayant chacun sa logique propre, qui transparaît 
dans des énoncés particuliers.

En tant que luthérienne, j’envisage sans peine 
l’Église comme pécheresse. Mais ce péché ne peut 
et ne doit pas être conçu comme une fatalité. C’est 
pourquoi je suis sensible à la notion de temporalité 
telle qu’elle a été introduite dans nos discussions : 
la paix est le chantier de l’Église annonçant le 
Royaume de Dieu.

Prêcher la paix, oui. La non-violence, oui. Mais en 
mode mineur (ce n’est pas possible de dire : Dépo-
sez les armes). Porter une parole de paix qui ne 
soit pas triomphante, puisque la guerre est encore 
là et que nous sommes encore du monde, une 
parole de paix de l’ordre de la promesse, réservant 
les cantiques de victoire à l’horizon eschatologique. 
La guerre pourrait alors s’envisager comme un 
péché dont nous sommes coresponsables et qui 
nous engage à l’empathie (y compris envers ceux 
qui n’ont pas d’autre choix que de prendre les 
armes) – une empathie qui ne signifie pas qu’on 
assume la responsabilité de la guerre, mais qu’on 
assume le péché commun.

Les bords de Seine 
à la Faculté libre de 
théologie évangélique. 
(vidéo Visite virtuelle 
du campus, 2021).

Prêcher la paix, 
oui. La non-
violence, oui. 
Mais en mode 
mineur (ce n’est 
pas possible 
de dire : Déposez 
les armes). Porter 
une parole de paix 
qui ne soit pas 
triomphante, (...). 
La guerre pourrait 
alors s’envisager 
comme un péché 
dont nous sommes 
coresponsables 
et qui nous engage 
à l’empathie.

FO
I&

VI
E 

20
24

/3-
4 U

ne
 pa

ro
le 

de
 pa

ix 
qu

i n
e s

oit
 pa

s t
rio

mp
ha

nte
 (s

yn
thè

se
), 

pp
.27

-2
8

https://www.youtube.com/watch?v=XtnqTSKRmM8&t=11s
https://www.youtube.com/watch?v=XtnqTSKRmM8&t=11s

