a controverse théologique sur la guerre oppose
traditionnellement ceux qui essayent de fixer les
conditions d’une guerre juste aux tenants d’'un
pacifisme strict. Mais lors des Rendez-vous de la
pensée protestante, un consensus s’est dégagé
dés I'ouverture des débats : la guerre juste n'existe
pas. Si elle a lieu de facto, elle n’existe pas de jure.
Dés lors, la guerre est reléguée du coté de I'impen-
sable. Lors de ces Rendez-vous, elle a été traitée
souvent comme un cas particulier d’application du
cinquiéme commandement. Faire la guerre revient
a tuer, si bien que I'un et 'autre sont frappés par le
méme interdit ; « Tu ne tueras pas ».

Est-ce aussi simple ? La maniére la plus adéquate
de penser la guerre est-elle de la définir comme
une tuerie ? D'un point de vue théologique, la
guerre est ainsi placée du coté du péché. Aurore
Dumont oppose la guerre, expression de la frag-
mentation du monde, & une théologie de l'unité de
la création premiére. La guerre, en ce sens, est un
révélateur de la chute et du péché dans son carac-
tére structurel, comme une forme du mal dont tout
étre humain porte la responsabilité, méme s'il ne I'a
pas expressément voulu. Frédéric Chavel souligne
lui aussi que I'état normal du monde tel que nous y
vivons est le conflit. Mais il plaide pour un traite-
ment doux de la conflictualité, de telle sorte que la
guerre n‘apparaisse pas comme une fatalité, mais
demeure isolée dans son anormalité : il ne s’agirait
pas d’admettre la guerre par simple réalisme.

Selon Murielle Minassian, il ne s’agit pas non plus
d’'opposer a la guerre une réaction réaliste. Il n’y a
pas de moindre mal qui consisterait a prendre les
armes seulement pour se défendre. Plusieurs inter-
venants ont proné 'éthique radicale de I'amour des
ennemis (Matthieu 5,44). La pratique de cet amour
sans limites s'impose pour des raisons d’ordre

christologique, explique Murielle Minassian, comme
une imitation de Jésus-Christ. Gheorghe Socaciu
présente Martin Luther King comme 'exemple
d’une transposition de cette éthique dans le do-
maine spirituel, a travers une démarche concréte :
pour parvenir a aimer son ennemi, examiner son
propre péché, considérer que mon ennemi a peut-
étre des amis, et renoncer a le vaincre.

La radicalité du précepte donne au cinquiéme com-
mandement toute son ampleur. Mais le mal systé-
mique qu’est la guerre n’appelle-t-il pas en reméde
un bien tout aussi structurel ? Le précepte d’aimer
ses ennemis reléve d’'une exhortation adressée
aux individus chrétiens. Reste que la réponse a la
guerre doit étre projetée a I'échelle des structures.

C’est du moins ce que suggére Luca Marulli a partir
de I'évangile de Marc. La structure bien faisante
que les écrits néotestamentaires invitent & opposer
aux forces du mal porte un nom : c’est le Royaume
de Dieu. Ce dernier ne s'instaure pas selon une
logique impérialiste, mais sur le mode du renonce-
ment a la conquéte, puisque Jésus n’impose pas sa
présence, mais se laisse exclure.

Le Royaume est toutefois une réalité eschatolo-
gique. Peut-elle étre anticipée de maniére non
fragmentaire, sur un mode structurel ? Oui : dans
I'Eglise, répondent nos intervenants. Il est frappant
que les questions d’ecclésiologie s'imposent dés
lors qu'ils tentent de passer de I'éthique individuelle
de la non-violence a la construction collective de

la paix. L'Eglise est dans le monde, mais elle n'est
pas du monde : cette tension est I'enjeu du débat.
Neal Blough dénonce l'identification souvent trop
rapide des Eglises protestantes aux nations dans
lesquelles elles se trouvent et plaide pour une
ecclésiologie qui assume la notion de catholicité.
Aurore Dumont et Gheorghe Socaciu exhortent les
Eglises & se positionner face aux Etats pour leur
précher la paix dans le langage théologique qui leur
est propre. Les Eglises devraient-elles pour autant
se mettre a part pour constituer un laboratoire de la
non-violence collective ? Plus qu’un devoir théolo-
gique, c’est peut-étre 1a un réflexe d’Eglise minori-
taire, souligne un des participants : est-il seulement
possible de laisser la guerre aux autres, en isolant
I'Eglise de la société qui I'environne ? Une partici-
pante rappelle qu'en ecclésiologie luthéro-réformée,
I'Eglise elle-méme s'envisage comme pécheresse,
et donc en déficit par rapport au Royaume de Dieu.

Le théologien mennonite Neal Blough invite & sortir
de ces alternatives en essayant de penser I'Eglise
dans le temps. Pour que les Eglises puissent
contribuer a I'édification collective de la paix méme
en-dehors de leurs frontiéres, il faut du temps — il

27

TU NE ==
P TUERAS PAS

* Enseigne la théolo-
gie systématique a la
Faculté de théologie
protestante de I'Univer-
sité de Strasbourg et
est membre du Conseil
d’administration des
Rendez-vous de la
pensée protestante.

FOI&VIE 2024/3-4 Une parole de paix qui ne soit pas triomphante (synthése), pp.27-28



FOI&VIE 2024/3-4 Une parole de paix qui ne soit pas triomphante (synthése), pp.27-28

28

Précher la paix,
oui. La non-
violence, oui.

Mais en mode
mineur (ce n’est
pas possible

de dire : Déposez
les armes). Porter
une parole de paix
qui ne soit pas
triomphante, (...).
La guerre pourrait
alors s’envisager
comme un péché
dont nous sommes
coresponsables

et qui nous engage
a ’empathie.

Les bords de Seine

a la Faculté libre de
théologie évangélique.
(vidéo Visite virtuelle
du campus, 2021).

faut entrer dans une temporalité différente per-
mettant de passer de I'éthique individuelle a une
construction collective de la paix. Il s'agit d’abord
d’un temps pris pour regarder la guerre de plus
loin. La coincidence entre la guerre d’Ukraine et

les Rendez-vous a eu peu d’influence sur nos
discussions, et pour cause : cette guerre nous a
pris par surprise. Et il serait inquiétant que la guerre
ne nous surprenne plus. Mais le traitement de la
guerre sur le plan de I'éthique requiert qu'on n’en
reste pas la et qu'on prenne le temps de la consi-
dérer longuement, méme et surtout lorsqu’elle n'est
pas a nos portes. L'enjeu, dés lors, n'est plus de
décider si les Eglises devraient constituer de petits
bastions de non-violence, mais d’y mettre en ceuvre
le slogan ainsi reformulé : « Si tu veux la paix,
prépare la paix », en parlant de guerre et de paix
au catéchisme, en créant des formations universi-
taires sur I'économie de paix ou sur la médiation
civile des conflits, etc. En définitive, I'Eglise serait
Eglise non pas en anticipant le Royaume par un
pacifisme exemplaire jeté a la face du monde, mais
plutdt en embrassant sa condition d’Eglise dans le
temps et en déployant sa compétence en matiére
de construction d'une paix durable. A 'anomalie

P

9T

de la guerre, elle n'opposerait pas seulement la
conflictualité douce, ni quelques accalmies dans
un monde fragmenté, mais la paix offerte comme
norme.

En définitive, le sujet abordé cette année aux
Rendez-vous a mis au jour des tensions d’ordre
théologique (plutét que de véritables oppositions)
dans des lieux parfois inattendus :

la tension entre une anthropologie pessimiste et la
vision optimiste d’un chrétien rendu capable de trans-
former la société ;

la tension entre une conception de 'Eglise comme lieu
de résistance, légitime pour promouvoir une forme de
limpidité morale, et l'Eglise ol la saleté de la guerre
pénetre inévitablement, puisque nous y sommes ;

la tension — connexe — entre 'Eglise et le Royaume,
entre l'ici et 'aprés : anticiper le Royaume, contre

le monde, ou endurer avec le monde ce dont nous
sommes coresponsables, en attendant le Royaume ;

des tensions en matiére d'interprétation de la Croix,
située & mi-chemin entre la création originelle et le
Royaume a venir : la Croix est-elle un lieu de salut
ou un objet d'imitation ?, signifie-t-elle la singularité
incomparable de la destinée du Christ, ou s'agit-il
d’'une clé pour s’exercer a une non-violence analogue
acelle de Jésus ?

Ces tensions sont peut-étre I'expression d’une
différence fondamentale — non pas une divergence
insurmontable, mais deux gestes théologiques
ayant chacun sa logique propre, qui transparait
dans des énoncés particuliers.

En tant que luthérienne, j'envisage sans peine
I'Eglise comme pécheresse. Mais ce péché ne peut
et ne doit pas étre congu comme une fatalité. C'est
pourquoi je suis sensible & la notion de temporalité
telle qu’elle a été introduite dans nos discussions :
la paix est le chantier de I'Eglise annongant le
Royaume de Dieu.

Précher la paix, oui. La non-violence, oui. Mais en
mode mineur (ce n'est pas possible de dire : Dépo-
sez les armes). Porter une parole de paix qui ne
soit pas triomphante, puisque la guerre est encore
la et que nous sommes encore du monde, une
parole de paix de l'ordre de la promesse, réservant
les cantiques de victoire & I'horizon eschatologique.
La guerre pourrait alors s’envisager comme un
péché dont nous sommes coresponsables et qui
nous engage a I'empathie (y compris envers ceux
qui n'ont pas d’autre choix que de prendre les
armes) — une empathie qui ne signifie pas qu'on
assume la responsabilité de la guerre, mais qu’on
assume le péché commun.


https://www.youtube.com/watch?v=XtnqTSKRmM8&t=11s
https://www.youtube.com/watch?v=XtnqTSKRmM8&t=11s

